Nº29 (2/2021)

# ПРЕСВИТЕР

ЖУРНАЛ ЦЕРКВИ ХРИСТИАН АДВЕНТИСТОВ СЕДЬМОГО ДНЯ





УЧЕНИЧЕСТВО / КАК КЛЮЧ



ДУХОВНОГО ЗДОРОВЬЯ ЦЕРКВИ







Журнал издается Пасторской ассоциацией Евро-Азиатского дивизиона (отделения) Церкви христиан адвентистов седьмого дня совместно с журналом «ELDER'S DIGEST» (США).

### ЧИТАЙТЕ В НОМЕРЕ

- Пресвитер, делающий учениками Гленн Тоуненд
- ТЕМА НОМЕРА Как вы можете поддержать миссию в вашей церкви Гари Краузе
- **Богословие жизни** *Тиаго Арраис*
- 10 УЧЕНИЧЕСТВО Наставления на природе Андрес Пералта
- **12** ВОПРОС ОТВЕТ Второзаконие 22:5 Анхел Мануэль Родригес
- **14** В СВЕТЕ ПИСАНИЯ Последний враг Эккехардт Мюллер
- 15 УЧЕНИЧЕСТВО Во что верят адвентисты седьмого дня? *Цадрик Вайн*
- В ПОМОЩЬ ПРЕСВИТЕРУ Серия проповедей о Христе Рекс Эдвардс
  - 17 Иисус податель жизни
  - 19 Иисус: Его уникальность
- **21** Иисус Его имя **23** Иисус: наша безоп
- 23 Иисус: наша безопасность
- 25 ВОСПИТАНИЕ И ХАРАКТЕР Ученики удерживают учеников: узнавая друг друга Пауласир Абрахам
- **30** ДИАКОНЫ И ДИАКОНИСЫ **Служение диаконов и диаконис** Эллен Уайт
- 32 ОФИЦИАЛЬНАЯ ПОЗИЦИЯ ЦЕРКВИ АСД Заявление Церкви АСД о доверии Духу пророчества

**Главный редактор** Виктор Козаков

**Ответственный редактор** Виктор Кацал

Редакционная коллегия
Дмитрий Зайцев
Андрей Козев
Фёдор Колтук
Павел Либеранский
Иван Медвидь
Андрей Молдавану
Иван Островский
Даниил Павелко
Константин Тепфер

**Переводчики** *Юлия Карпович, Богдан Кошелев* 

**Корректура** Валерия Мелешкина

**Дизайн и верстка** Степан Сибир

Адрес редакции: Россия, 107589, Москва, ул. Красноярская,3. Тел. (495) 768-81-69 E-mail: vkozakov@esd.adventist.org

Отпечатано в типографии издательства «Источник жизни» Евро-Азиатского дивизиона (отделения) Церкви АСД. Тираж 3000 экз.

### ОБРАЩЕНИЕ РЕДАКТОРА

В последнее время, живя в условиях пандемии, мы все чаще слышим и говорим о здоровье. Мы переживаем и усиленно молимся о здоровье наших родных и близких, тревожимся о своем здоровье. Безусловно, для полноценной и счастливой жизни очень важно иметь хорошее здоровье.

Когда мы думаем о Церкви как о Теле Христовом, мы понимаем, насколько важно, чтобы Церковь, как живой организм, была духовно здоровой. Описывая жизнь и служение первоапостольской церкви, Библия представляет нам образец духовно здоровой и растущей Церкви: «Неустанно внимали они словам апостолов и твердо держались всего, чему те учили, пребывая в братском общении, в преломлении хлеба и в молитвах... Изо дня в день все они как один собирались в Храме, а в домах своих они совершали преломление хлеба и принимали пищу с радостью и открытым сердцем, за всё прославляя Бога. И в народе все были к ним расположены, и Господь каждый день прибавлял к ним всё новых спасаемых». (Деян. 2:42, 46, 47; ИПБ).

Мы видим, что ключевым фактором, определяющим здоровье этой Церкви, было ученичество, которое выражалось в активном ежедневном служении каждого члена общины. Окружающие люди были расположены к Церкви и под влиянием Духа Святого, с радостью присоединялись к ней. Здесь они обретали веру, надежду и утешение, счастье и полноту жизни во Христе.

Господь ожидает, что жизнь наших общин сегодня, подобно жизни первоапостольской Церкви, будет отличаться ученичеством. Что наши церкви будут здоровыми, гармонично развивающимися и растущими. Так же, как и тогда, Он готов обильно благословлять Свою Церковь и «каждый день прибавлять... всё новых спасаемых».

Надеюсь, что статьи, размещенные в данном номере журнала, побудят каждого из нас серьезно задуматься о жизни своей общины и помогут нам в развитии ученичества в наших церквах.

С уважением, Виктор Козаков, секретарь Пасторской ассоциации Евро-Азиатского дивизиона

# ПРЕСВИТЕР, ДЕЛАЮЩИЙ УЧЕНИКАМИ

КАЖДЫЙ ПРЕСВИТЕР МОЖЕТ С ПОМОЩЬЮ ИИСУСА ДЕЛАТЬ ДРУГИХ УЧЕНИКАМИ

Гленн Тоуненд совершает служение в качестве президента Южно-Тихоокеанского дивизиона.



завершил двухгодичную практику со старшим пастором и начал самостоятельное пасторское служение в своей первой общине. Я был рад возможности вести Божий народ и заботиться о нем. Церковь находилась в австралийской глубинке, и ее район простирался на тысячи километров. Был один более крупный региональный город с общиной и много маленьких городов с небольшими группами или отдельными членами церкви. У меня было много идей, как делиться Евангелием и адвентистской вестью с обществом. Я незамедлительно с энтузиазмом поделился своими идеями на заседании совета общины. Состоялось небольшое обсуждение моих идей, и то, что там высказывалось, меня никак не вдохновило. Что я мог сделать?

Один из пресвитеров заметил мое разочарование. Он пригласил меня зайти к нему на работу среди недели. Оуэн работал с кожей, создавая и ремонтируя седла для лошадей. Мы общались,

пока Оуэн выкраивал и сшивал кожу. Он слушал очень внимательно, и я высказывал все свои мысли. Наконец он сказал: «Мне нравится твой энтузиазм в отношении распространения Слова Божьего, но, возможно, понадобится некоторое время, чтобы понять, что будет лучше работать для данной местности». Это было разумно. Три года, когда я являлся пастором той общины, я часто приходил и разговаривал с Оуэном о сложностях в служении. Он внимательно слушал меня и направлял мои мысли таким образом, чтобы они были связаны с людьми в этом обществе. Мы играли на гитарах во время различных мероприятий; в церкви мы проводили семинары и заботились о людях. Будучи старшим пресвитером, Оуэн обучал меня. Он сделал меня лучшим учеником Иисуса.

В Евангелии от Матфея записано поручение Иисуса Его ученикам, в котором основное внимание уделяется «деланию» учеников (см. Мф.

28:18-20). «Ученик» на греческом mathetes, от глагола «учиться». Когда мы идем, учим и крестим, основная наша цель — сделать учениками. Ученик — это последователь, это тот, кто учится, находясь с другим человеком. В христианском контексте ученик — это последователь Иисуса (см. Мф. 10:24, 25). Для того чтобы исполнять поручение Иисуса, у Церкви должно быть больше людей, которые могут делать других учениками. Каждое служение Церкви — следопыты, субботняя школа, женское служение, служение Отдела здоровья — должно быть направлено на то, чтобы делать людей учениками для Иисуса. Таким образом, каждый член Церкви должен быть учеником, который делает учениками других и помогает им возрастать. Особенно это касается пресвитеров, которые являются руководителями Церкви.

Каждый член Церкви должен быть учеником, который делает других учениками и помогает им возрастать. Особенно это касается пресвитеров, которые являются руководителями Церкви.

Начиная с подросткового возраста, я получал особенные благословения, общаясь с людьми, которые обучали, наставляли и поддерживали меня. Они учили меня становиться лучше, более зрелым и продуктивным учеником Иисуса. Эти люди верили в меня, слушали меня, вдохновляли, ставили передо мной задачи и даже позволяли мне терпеть неудачи. Но их намерение заключалось в том, чтобы помочь мне — точно так же, как этого желает Иисус. Большинство из этих людей были пресвитерами. Я всегда хотел быть пастором и пресвитером, который таким же образом поддерживает людей.

Иисус был самым лучшим «делателем учеников». Во-первых, Он приглашал людей прийти и посмотреть (см. Ин. 1:39) и следовать за Ним (см. Мф. 4:19). По мере общения с Иисусом они видели Его точку зрения, Его заботу о людях, Его время, проведенное в молитве, Его исцеления и Его учение. Они учились и осваивали новые навыки. Однако часто, пока вы не попытаетесь что-то сделать самостоятельно, вы не можете узнать, возросли ли вы и можете ли вы это сделать. Иисус доверял ученикам серьезные задачи. Учитель говорил им делать то, что делал Он, но на новых местах (см. Лк. 9:1-6; 10:1-16). Когда они возвращались со служения, на которое Иисус посылал их, они обсуждали (см. Лк. 9:10, 11; 10:17-23) вдохновляющие моменты и сложности. В конце концов Иисус оставил учеников на земле и вернулся на небо. Благодаря учению Иисуса и силе Святого Духа они стали христианским движением, которое изменило мир (см. Деян. 1:8; 17:6).

Иисус доверял людям, несмотря на их слабости. Он знал, что у Иакова и Иоанна был взрывной характер, но все равно использовал их (см. Мк. 3:17; Лк. 9:52–56). Он знал, что Петр редко думал, прежде чем говорить, и даже был использован сатаной (см. Мк. 8:33; Лк. 8:45; 9:33). Иисус знал, что Фома мог впадать в депрессию и сомнения (см. Ин. 14:5; 20:24, 25). Но Иисус призвал их и доверил каждому из них задачу создания Церкви и распространения вечного Евангелия. Призыв Иисуса такой же и сегодня. Он хочет, чтобы каждый пресвитер обучал других, готовя их к Его Царству.

Будучи президентом дивизиона, я обучаю своих соседей, молодых пасторов и руководителей местных церквей. Я призываю вас делать то же самое. Если вы умеете председательствовать на заседаниях и хорошо составлять повестку дня, возьмите несколько учеников Иисуса и покажите им, как это делать. Если вы одарены даром гостеприимства, приглашайте других делать это вместе с вами и делитесь секретами того, как сделать это эффективно. Что бы это ни было - молитва, евангельское служение, посещения, обучайте других этому служению. По мере того, как вы это делаете, они учатся быть лучшими учениками Иисуса, и, обучая, вы также учитесь. Каждый пресвитер может с помощью Иисуса делать других учениками.





Гари Краузе, директор Адвентистской миссии Генеральной Конференции

леку Холдену из Суррея, Англия, исполнилось 24 апреля 2007 года сто лет. Когда его спросили о секрете его долголетия, он стал рассказывать, насколько полезно для здоровья есть кашу каждое утро. Но потом он добавил очень важный секрет: «Я продолжаю дышать. Если вы перестанете дышать, у вас будут серьезные проблемы».

Я улыбнулся, когда прочитал историю мистера Холдена в газете «Вашингтон Пост», но потом подумал о том, насколько его слова применимы не только к нашей физической жизни, но и к духовной и нашим общинам. Будучи пресвитерами, мы должны помогать нашим общинам дышать духовно, убеждаясь, что мы растем в духовной энергии и энтузиазме и сосредоточены на исполнении миссии.

### КЛЮЧ ДУХОВНОГО ЗДОРОВЬЯ

Изучение Библии, молитва и поклонение важны для духовного здоровья. Но не менее важны миссия и служение, которые помогают нам заряжать духовным кислородом наши церкви. Если изучение Библии, молитва и поклонение подобны хорошему питанию, то миссия и служение — это упражнения. Вместе они являются рецептом хорошего духовного здоровья.

Когда наши церкви вовлечены в миссию, они оживают духовно. Вместо того чтобы

сосредотачиваться лишь на нуждах и переживаниях членов Церкви, церкви стремятся удовлетворить также и потребности общества и мира вокруг. И поступая так, укрепляется и их собственное духовное здоровье. Как сказал мудрый Соломон: «Кто напояет других, тот и сам напоен будет» (Притч. 11:25).

Вот несколько предложений, как поддержать общину в выполнении миссии:

#### 1. ПЕРЕОРИЕНТИРОВАТЬ РЕСУРСЫ ЦЕРКВИ.

Найдите время, чтобы проанализировать бюджет вашей общины. Возьмите лист бумаги и поделите на две части: «Забота о членах Церкви» и «Фокус на достижение общества». Внимательно изучите каждую статью расхода в бюджете и поместите ее в один из столбцов. Вы быстро сможете увидеть картину приоритетов общины. Сколько средств используется для заботы о членах Церкви и сколько тратится на прямое служение обществу?

#### 2. ПОДДЕРЖИВАЙТЕ ЧУВСТВО МИССИИ СРЕДИ ВАШИХ ДЕТЕЙ.

В Бангладеш, стране, где многие люди едва сводят концы с концами, имея менее одного доллара в день, мать с пятью детьми приняла Иисуса и стала членом Церкви АСД. Несмотря на крошечный доход ее семьи, она всегда верно возвращает десяти-

авиалиний, и получает распечатанные «визы» в страну их назначения. Люли разработала концепцию миссионерских авиалиний более десяти лет назад по предложению ее одиннадцатилетнего сына. Она считает, что важно делать истории реальными для детей. «Они видят, что обычные люди отправляются в те места, — говорит она. — Это не просто миссионер или какой-то человек, которого никто не знает»<sup>2</sup>.

На другом конце света руководители класса детской субботней школы в городе Перт, Австралия, упорно трудились, чтобы сделать концепцию миссии Церкви реальной для своих детей. В квартал, когда пожертвования Тринадцатой субботы предназначались для проектов Южной Азии, они погрузили детей в индийскую культуру. Они раскрашивали индийские флаги, готовили индийскую еду, примеряли индийские одежды и молились о миссии Церкви в Индии. Они также писали письма

# Будучи руководителями, мы должны находить творческие пути вдохновлять наших детей становиться лично вовлеченными в миссию.

ну и пожертвования и учит этому своих детей. Каждую субботу она следит за тем, чтобы у них было что положить во время сбора пожертвований. Когда их ситуация хорошая, они кладут несколько монеток в мешок для пожертвований. Когда у них нет денег, она кладет по ложечке сырого риса на ладонь каждого из своих пятерых детей. Каждый в свою очередь кладет свою порцию риса в мешок для пожертвований, когда его несут рядом с ними<sup>1</sup>.

Мы знаем, что привычки, отношения и приоритеты начинают формироваться в молодом возрасте. Будучи руководителями, мы должны находить творческие пути вдохновлять наших детей становиться лично вовлеченными в миссию, поддерживать миссию своими десятинами и пожертвованиями. Многие миссионеры говорили мне, что их интерес впервые возник, когда они слушали миссионерские вести в Церкви.

Церковь адвентистов седьмого дня в Грандвью, штат Техас, США, — маленькая церковь (не более 30 членов Церкви) в небольшом городе (около 1500 жителей). Но эта Церковь уделяет особое внимание формированию видения миссии среди детей.

Учитель субботней школы для детей Люли Виклунд и другие руководители построили миссионерский самолет в комнате субботней школы. Каждый ребенок получает «паспорт школы», который предъявляет на стойке регистрации миссионерских людям, которые делились своими миссионерскими историями в течение квартала. Учителя сканировали написанные детьми истории и письма и отправляли их в Южно-Азиатский дивизион. Они сосредоточились на проектах Тринадцатой субботы, уделяя им особое внимание.

#### 3. ПОМНИТЕ О МИССИИ ВО ВРЕМЯ СУББОТНЕЙ ШКОЛЫ.

Нам нужно сосредоточиться на донесении миссии до всех возрастных групп, и одним из лучших способов сделать это является субботняя школа. Четыре основные составляющие субботней школы — изучение Библии, общение, достижение общества и всемирная миссия. К сожалению, во многих общинах во время субботней школы стали игнорироваться аспекты достижения общества и миссионерских вестей. Субботние школы становятся местом разговоров, но не действий.

Представьте, если бы каждая группа субботней школы имела проекты помощи местному обществу. Представьте, если бы каждую субботу глаза присутствующих на субботней школе обращались хотя бы на несколько минут на миссионерские трудности в мире. Легкий способ сделать это — показывать миссионерские видео, демонстрирующие, как используются миссионерские пожертвования. Новые видео выпускаются каждый квартал и доступны для скачивания по адресу: adventistmission.

org/mission-spotlight. Предыдущие истории можно найти по странам или темам, видео доступны на английском, португальском, французском и испанском языках.

И не забывайте истории из книги миссионерских вестей. Посетите сайт AdventistMission.org, нажиите на вкладку «Ресурсы» и выберите ежеквартальные миссионерские вести. Вместо того чтобы просто прочитать историю, побуждайте людей рассказывать ее или просите более молодых членов Церкви разыгрывать истории в виде сценок. Общины могут вдохновляться видео и рассказами, когда они понимают, как их десятины и пожертвования помогают миссии в мире.

## 4. ВКЛЮЧАЙТЕ МИССИОНЕРСКИЕ ИСТОРИИ В ВАШЕ СЛУЖЕНИЕ.

Почему бы не использовать одну или две миссионерские истории в качестве иллюстрации в вашей следующей проповеди? Или почему бы не показать некоторые видео перед началом служения? Просто посетите сайт M360.tv и нажмите на вкладку «Истории», вы сможете посмотреть, загрузить, найти истории по странам и темам. Они также доступны на английском, португальском, французском и испанском языках.

Если вам необходима хорошая иллюстрация к проповеди, вы можете найти в архивах историю, возвращающую вас на сотни лет назад. Посетите сайт adventistarchives.org, перейдите во вкладку Online Archives, выберите Periodicals и затем один из вариантов миссионерских ежеквартальных историй.

#### 5. СДЕЛАЙТЕ МИССИЮ ЦЕНТРОМ.

Простые вещи могут сильно повлиять на ситуацию. Вот несколько идей, как сделать миссию центром вашей общины:

- а. Используйте коридор вашей общины. Предлагайте бесплатные журналы *Mission 360*, в которых публикуются истории обо всех аспектах церковной миссии. Помещайте плакаты и рисунки детей, посвященные миссии Церкви.
- б. Используйте церковный еженедельный бюллетень, чтобы помещать информацию о миссии не только в вашей местности, но и со всего мира. Богатый источник информации adventistmission.org
- в. Загрузите бесплатную молитвенную карту «Миссия в городах» и всей Церковью молитесь за города по всему миру. Используйте карту в качестве плаката в Церкви или включите в бюллетень. Каждую неделю всей общиной молитесь о различных городах. https://missiontothecities.org/prayermap-download
- г. Приглашайте миссионеров, основателей новых церквей или людей, вовлеченных в служение обществу, чтобы они поделились короткой историей во время ваших богослужений.
- д. Включите книги миссионерских рассказов в вашу церковную библиотеку.
- e. Используйте ресурсы сайта am.adventistmission. org/resources.

Пресвитеры играют ключевую роль в укреплении видения миссии Церкви для местного общества и мира. По мере того как видение расширяется, возрастает и количество молитв, средств и личного участия. И тогда наши общины становятся здоровыми. Как сказал богослов Эмиль Бруннер: «Церковь существует благодаря миссии, подобно тому, как огонь существует благодаря горению»<sup>3</sup>.

ПРЕСВИТЕР № 2 / 2021

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Эта история была рассказана Оратаи Чуресон, директором Отдела детского служения Южного Азиатско-Тихоокеанского дивизиона.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Чтобы ознакомиться с этой историей полностью, см. Andrew McChesney, «Texan Children Fly to Mission Field Every Sabbath», Adventist Mission, доступ к источнику 31 января 2021 года. www. adventistmission.org/texan-children-fly-tomission-field-every-sabbath.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> H. Emil Brunner, The Word and the World (London: SCM Press, 1931), p. 108.

# БОГОСЛОВИЕ ЖИЗНИ

Тиаго Арраис, районный пастор в Санта-Фе, штат Нью-Мексико, США

#### ЧАСТЬ 7

#### БИБЛЕЙСКОЕ РАЗМЫШЛЕНИЕ-1

«Но тогда, не знав Бога, вы служили богам, которые в существе не боги. Ныне же, познав Бога, или, лучше, получив познание от Бога, для чего возвращаетесь опять к немощным и бедным вещественным началам и хотите еще снова поработить себя им? Наблюдаете дни, месяцы, времена и годы. Боюсь за вас, не напрасно ли я трудился у вас» (Гал. 4:8—11; выделено автором).

В последней статье мы обсуждали переход, который происходит благодаря жертве Иисуса: мы, некогда рабы, становимся свободными, дочерьми и сыновьями, наследниками обетования. Благодаря Иисусу мы не должны пытаться заслужить расположение Бога, совершать сложные обряды в знак покаяния или внешние акты послушания. Благодаря Иисусу мы знаем, что Бог любит нас, радуется за нас и идет с нами. Поэтому мы служим, слушаемся и совершаем много актов милосердия! И мы живем так не для того, чтобы заслужить милость Бога, но потому что уже имеем Его благосклонность. Его расположение к нам побуждает нас вести жизнь, наполненную любовью к Богу и другим.

В этом тексте мы видим, что Павел переживает о духовном состоянии верующих в Церкви Галатии. Он пишет: «Боюсь за вас, не напрасно ли я трудился у вас» (Гал. 4:11). Его вопрос к галатам должен заставить и нас задуматься: как же происходит, что, познав Бога или получив познание от Бога, мы хотим вернуться к жизни в рабстве, жизни до свободы? Искушение, которому подверглись галаты, подобно тому, через которое проходят многие из нас в нашем христианском пути: искушение найти утешение в рамках наших собственных традиций, пренебрегая тем, что Христос делает для нас. Это искушение пребывать в религии, сфокусированной на нас самих и наших заслугах перед Богом, вместо того чтобы быть сфокусированной на других благодаря тому, что Бог совершает для меня и через меня.

Галаты отпустили свою свободу во Христе, вернувшись к старой системе религии! Почему это произошло? Потому что свобода влечет за собой изменения, а перемены пугают.

С этим движением — от свободы во Христе к старым методам — возникает проблема: старая система исключительна. Галаты пытались найти положение в христианском сообществе через что-то еще, но не единство, предлагаемое Христом!

Они пытались найти свое место, возвращаясь к многочисленным положениям закона. Павел уже писал им, что в Иисусе нет мужчины или женщины, еврея или грека, раба или господина, — все едины в Нем! Но, возвращаясь к старой системе, возвращаются и старые разделения, и предлагаемое Христом единство разрушается. В старой системе, по сути, единство — это то, чего следует избегать. В старой системе «верующий» предпочитает оставаться в зоне комфорта в плане жизни, поклонения и взаимодействия исключительно с теми, кто разделяют одинаковые с ним интеллектуальные доктрины и практики. Это система отдаления, но не сближения. Павел пытается здесь донести мысль о том, что в истинном христианском обществе, в истинном обществе израильском просто нет места для такого! Возврат к старой системе подразумевает отмену того, что Иисус дарует нам: свободу любить и общение с теми, которые в Иисусе стали подобны нам, независимо от того, как они выглядят, что делали в прошлом и что о них думает общество.

Мой дорогой читатель, давайте открыто посмотрим на наши собственные приоритеты. Давайте будем осторожны, чтобы не вернуться к старому образу мышления, что мы должны заслужить расположение Бога своими поступками (на протяжении дней, месяцев и лет) и своим отдалением от тех, кто не такой, как мы! Я хочу привести вам цитату реформатора Мартина Лютера: «Царству надлежит быть среди ваших врагов. И тот, кто не желает этого принять, не желает принадлежать Царству Христа. Он хочет сидеть среди друзей,

хочет сидеть среди роз и лилий, а не со злодеями. О богохульники и предатели Христа! Если бы Он делал то, что делаете вы, кто бы тогда спасся?»

#### БИБЛЕЙСКОЕ РАЗМЫШЛЕНИЕ -2

«Дети мои, для которых я снова в муках рождения, доколе не изобразится в вас Христос! Хотел бы я теперь быть у вас и изменить голос мой, потому что я в недоумении о вас» (Гал. 4:19, 20).

В предыдущих размышлениях мы исследовали то, каким образом «старая система» закона создает опасность исключительности. Павел, как отец, пишет своим детям в Церковь Галатии с надеждой, что они поймут опасность возврата к старым путям и последствия такого возврата для Церкви. Если они доверяют плоти, если они доверяют закону, они снова будут считать себя лучше других и будут пренебрегать даром сообщества, который Иисус дарует всем верующим, будь это язычник, грек или иудей.

В этом тексте Павел продолжает свое обращение к галатам. Он открывает свое сердце и напоминает им о своей первой проповеди к ним, какие прекрасные вещи они видели происходящими среди них, и не как результат их трудов, но благодаря их вере в работу Бога через Иисуса и Духа Святого.

В чем же надежда Павла? Чтобы изобразился в них Христос. Подумайте об этом изображении. Вероятно, это один из самых грандиозных проектов преобразования в Библии. Наверное, это самое красивое описание того, что значит быть рожденным свыше от Духа. Когда мы позволяем Духу совершать дело благодати в нас, Дух насаждает в нас — в наших сердцах и разуме — реальность того, кем является Иисус. Мы пропитываемся Иисусом. Таким образом, Иисус начинает расти в нас, подобно ребенку. И со временем и по благодати Христос

созревает в нас. Постепенно Иисус овладевает нашими мыслями, нашими действиями, нашим восприятием, словами и прикосновениями. Путешествие с Иисусом в Духе — это путешествие, в ходе которого в нас возрастает Иисус, занимая каждый уголок. Это не означает, что мы перестаем быть грешниками; мы всегда будем нуждаться в прощении, свете и благодати. Но эта готовность быть в Иисусе посредством Духа позволяет Иисусу расти в нас.

В этом заключается надежда Павла в отношении к галатам. Это моя надежда для всех нас.

Павел недоумевает, почему верующие в Галатии отворачиваются от этого прекрасного опыта, обращаясь к религиозной реальности, в которой человек должен использовать все свои способности, чтобы заслужить расположение Бога. Мои дорогие читатели, пока вы это читаете, молитесь, чтобы Бог начал работу в ваших сердцах и жизни и продолжил эту работу до конца, позволяя Иисусу расти в вас, преобразовывая вас в настоящее живое свидетельство Христа.

Я пишу сегодня, когда за окном легкий весенний дождь опускается на деревья. Это напоминает мне песню, которую много лет назад я пел в хоре Университета Андрюса. Песня написана Бобом Чилкоттом, и в конце повторяется красивая строчка: «В моем сердце возрастает Иисус». Мои дорогие друзья, встречайте остаток этой недели, месяца, года с уверенностью, что это самая прекрасная работа Бога для человечества! В вашем сердце возрастает Иисус. Вы, возможно, не чувствуете этого, не видите этого, но со временем плоды проявятся в результате работы Бога на поле сердца тех, кто верит и доверяет Богу. И все вокруг вас будут благословлены плодами, которые произрастут. В моем сердце, в вашем сердце, возрастает Иисус.

#### ЧАСТЬ 8

#### БИБЛЕЙСКОЕ РАЗМЫШЛЕНИЕ-1

«Мы, братия, дети обетования по Исааку. Но как тогда рожденный по плоти гнал рожденного по духу, так и ныне... Итак, братия, мы дети не рабы, но свободной» (Гал. 4:28, 29, 31; см. также Гал. 4:21–31).

В наших последних размышлениях мы исследовали природу рождения свыше от Духа. Апостол Павел желал, чтобы народ Галатии испытал этот опыт доверия и жизни исключительно тем, что делает Христос, и через то, что Дух может совершить в жизни верующего.

В тексте обозначаются линии борьбы. Павел приводит историю Исаака и Измаила. Измаил был рожден египетской рабыней Агарью, а Исаак — женой Авраама Саррой. Измаил был сыном плоти, а Исаак — сыном обетования.

Давайте поразмышляем об этой истории.

Бог обещал Аврааму будущее потомство, многочисленное, как звезды на ночном небе. Но годы шли, а детей все не было. Сарра и Авраам придумали план, как помочь Богу исполнить обещанное. Собственными усилиями они воплотили план, который привел к рождению ребенка. Авраам

вступил в отношения со служанкой Сарры Агарью, и родился сын Измаил.

Думая, что они могут помочь Богу исполнить обещанное, Авраам и Сарра приняли решение, которое впоследствии привело к трудностям и раздорам в семейном кругу.

Некоторое время спустя Бог напомнил Аврааму, что Он Сам вполне способен исполнить Свои обещания без помощи человека. Бог сказал Аврааму, что, хотя Он благословит Измаила, сын обетования все еще придет в будущем. И Авраам, и Сарра уви-

Мои дорогие читатели, примите тот факт, что мы являемся детьми не рабыни, но свободной женщины. Радуйтесь тому, что Бог не нуждается в вашей помощи, чтобы исполнить Свои обетования спасения. Он благословит и использует каждого, кто верит, что Иисус оплатил цену сполна. Они станут истинными сыновьями и дочерьми Авраама. Они действительно соблюдают повеления Бога через верность Иисуса. Поскольку Он был верен, у нас есть преимущество, благословение, свобода. Пусть завершение борьбы начнется с нас — в на-

# Дела являются внутренним/внешним свидетельством того, что мы возрастаем в Иисусе, но они не являются условием спасения, которое дается благодаря делам Иисуса.

дели Божье чудо — бесплодная женщина зачала, и родился Исаак, сын обетования.

Павел использует эту историю, чтобы проиллюстрировать не только положение в Галатии, но положение всех тех, кто думает, что может помочь Богу в исполнении обетования спасения, прилагая свои собственные усилия. Те, кто связывает себя повиновением писаным законам и считает, что может помочь Богу в процессе спасения, сравниваются с Измаилом, сыном попытки Авраама помочь Богу. А те, кто верит в обетование, — те, кто знает, что спасение приходит не через собственные усилия, но через Божьи действия, — сравниваются с Исааком. Они являются наследниками обетования, благословением и благодатью Бога, Который говорит, что Его обетования сбываются.

Где вы находитесь в своем путешествии с Богом? Живете ли вы религией Измаила, когда вы считаете, что, даже несмотря на то что Иисус все оплатил сполна, вам все еще нужно приносить жертвы, чтобы заслужить Его расположение? Или вы живете религией Исаака, религией понимания, что мы свободны и не должны приносить никаких жертв? Религия Измаила, религия человеческих усилий, очень хрупка. Она признает обещание, но не может принять факт того, что ничего больше не нужно делать. С другой стороны, религия Исаака кажется слишком хорошей, чтобы быть правдой, кажется слишком либеральной. Звучит уж слишком хорошо.

И тут начинается борьба. Иисус, сын обетования (Исаак), был преследуем сыновьями «человеческих усилий» (Измаил), фарисеями. Павел начинает свою жизнь как «сын человеческих усилий» и убивает тех, кто верят в обетования. Может ли это все еще быть реальным в настоящие дни?

шей готовности отпустить желание помочь Богу и через принятие факта, что мы уже являемся Его детьми, Его наследием, Его невестой.

#### БИБЛЕЙСКОЕ РАЗМЫШЛЕНИЕ -2

«Итак, стойте в свободе, которую даровал нам Христос, и не подвергайтесь опять игу рабства. Вот, я, Павел, говорю вам: если вы обрезываетесь, не будет вам никакой пользы от Христа. Еще свидетельствую всякому человеку обрезывающемуся, что он должен исполнить весь закон. Вы, оправдывающие себя законом, остались без Христа, отпали от благодати, а мы духом ожидаем и надеемся праведности от веры. Ибо во Христе Иисусе не имеет силы ни обрезание, ни необрезание, но вера, действующая любовью» (Гал. 5:1–6).

В предыдущих размышлениях мы обсуждали метафорическую борьбу между Исааком и Измаилом, борьбу, связанную с различным пониманием спасения. С одной стороны — люди, которые верят, что могут своими усилиями заработать спасение и что Иисус нуждается в нашей помощи, чтобы спасти нас. С другой стороны — те, кто знают, что только праведность Иисуса и благодать даруют нам спасение. На протяжении всей истории христианства, от Августина до Пелагия, от Лютера до Уэсли, каждая христианская община имела сложности в этом вопросе.

В этом отрывке апостол Павел снова возвращается к этой теме. Если кто-то считает, что может быть оправдан делами закона, он не принимает благодати! Такая жизнь постоянного подчинения законам и постановлениям является рабством, по сравнению с системой, которую предлагает Иисус. Обратите внимание, что проблема галатов заключалась не в возвращении к иудаизму, но в изменении христианства. Пока Павел проповедует

благодать и свободу, некоторые люди в Галатии проповедуют Иисуса и дела закона, включая обрезание. Насколько же это близко к истине?

Павел постоянно подчеркивает, что Иисус заплатил цену, но Благая весть воспринимается с недоверием. Прежде, чем вы запутаетесь, позвольте мне пояснить несколько моментов: дела — это хорошо. Об этом ясно говорится в Послании Иакова, и Павел неоднократно подчеркивает это в своих посланиях. Вера без дел мертва. Но Павел здесь говорит о другом. Дела в истинной вере в Иисуса являются естественным результатом того, что мы позволяем Духу Святому действовать в нас и через нас в пределах присущей нам греховности, чтобы жить в Духе, даже несмотря на то, что все мы плоть. Дела являются внутренним/внешним свидетельством того, что мы возрастаем в Иисусе, но они не являются условием спасения, которое дается благодаря делам Иисуса.

Итак, Павел пытается опровергнуть идею о том, что спасение основывается исключительно на делах. Спасение — от Господа, говорит пророк Иона, и ему вторят многие другие писатели Библии.

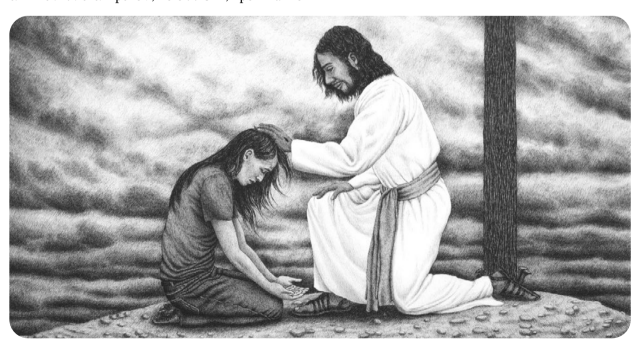
Когда мы понимаем, что Иисус сделал для нас, мы живем жизнью свободы.

Когда мы понимаем, что по Его милости и делам мы получаем праведность перед Богом, мы, побуждаемые Духом, развиваем веру, которая «действует любовью». Это итог всего. Путь последователей Иисуса — это не путь от греха к безгрешности, но путь возрастания в любви. Речь не идет о жизни, сосредоточенной лишь на выяснении, что является и не является грехом, но о жизни, пропитанной

любовью, — любовью к Богу и окружающим. Зрелость в любви — вот что Иисус называет совершенством (см. Мф. 5:43-48), и это именно то, в чем заключается жизнь в Духе. Жизнь по плоти — это жизнь чистого эгоизма. Эгоистичные желания часть нашей человеческой природы. Мы видим это в наших детях: нежелание делиться, отсутствие заботы и постановка себя на первое место. Это всегда будет частью нашей жизни. Разница между теми, кто живут по плоти и по Духу, заключается в доверии Божьей любви. На основании этого доверия мы постепенно возрастаем в наших отношениях с Богом и другими. Это вера, которая действует любовью. И это может быть реальным только в том случае, если мы отказываемся от стремлений к достижению праведности самостоятельно и не пытаемся достичь святости через внешние действия и жертвы. Это может быть реальным только в том случае, если мы отказываемся жить религией, которая принимает Иисуса, но пытается помочь Ему в процессе спасения, добавляя немного дел закона. В чем же заключается истинное освящение? Джордж Найт пишет: «Освящение — это не что иное, как процесс, с помощью которого христиане становятся более любящими»1.

Дорогие лидеры Церкви, доверьтесь этой любви. Растите в этой любви. Желаю каждому из вас обрести свободу, за которую сражался и умер Павел, в вашем личном пути возрастания в любви к Иисусу.

<sup>1</sup> George R. Knight, I Used to Be Perfect: A Study of Sin and Salvation, 2nd ed. (Berrien Springs, MI: Andrews University Press, 2001), Kindle.



# НАСТАВЛЕНИЯ НА ПРИРОДЕ

Андрес Пералта, заместитель директора Отдела молодежного служения Генеральной Конференции

#### ВСТРЕЧИ НА ПРИРОДЕ

Я уверен, что пресвитеры оказывают очень сильное влияние на нашу молодежь. Когда я принял крещение в возрасте 16 лет, один из пресвитеров взял меня под свое крыло. Моя семья прошла через несколько очень травматических опытов в Нью-Йорке, США. Мы жили в финансовом, эмоциональном и духовном кризисе. Пресвитер Омар был интровертом, но испытывал любовь к молодому поколению. Он уделял время изучению Библии со мной и учил меня проводить такие уроки для других. Но то, что оказало наибольшее влияние на мою жизнь, — изучение Бога через природу во время лагерных встреч в северной части Нью-Йорка.

Я родился в городе Санто-Доминго в Доминиканской Республике, жил в Майами, штат Флорида, США, и познакомился с Богом в городе Нью-Йорке. Мне нравится жить в городской среде. Однако неделя на природе поколебала мой мир. На природе я испытал Божье величие и любовь. Занятия рано утром, молитвенные прогулки, личное изучение Библии и поиск сокровищ продолжают влиять на мою жизнь даже сейчас.

#### ИИСУС — НАСТАВНИК НА ОТКРЫТОМ ВОЗДУХЕ

Когда я размышляю о том, как Иисус учил Своих учеников, я замечаю, что большинство проповедей было сказано на открытом воздухе (см. Мф. 5:14, 17). Он намеренно хотел, чтобы Его ученики учились через собственные наблюдения на открытом воздухе, поскольку это мощный инструмент для обучения всех возрастов и особенно молодежи. Согласно Дентону Эшли, более 50% проповедей Иисуса было сказано на открытом воздухе, 16% внутри помещений, и в 33% случаев место не указано<sup>1</sup>. Он говорит: «Экспериментальное обучение направлено на достижение долгосрочного результата, изменяющего жизнь среди обучающихся»<sup>2</sup>. Эллен Уайт пишет: «природа свидетельствует о Боге», «во всем видны Божий образ и начертание Творца», «формирование характера»<sup>3</sup>. В Библии упоминается, что «небеса проповедуют славу Божию, и о делах рук Его вещает твердь» (Пс. 18:2). Познавать Бога через природу — невероятный опыт.

#### НЕОБХОДИМОСТЬ ПРОВЕДЕНИЯ ВРЕМЕНИ НА ОТКРЫТОМ ВОЗДУХЕ

Крайне важно, чтобы мы наставляли молодых людей на открытом воздухе. Если мы задумаемся о том, чему нас научила пандемия COVID-19, так это тому, что хотя изоляция дома помогает сдержать распространение вируса, но она также создает некоторые проблемы с психическим здоровьем. Доктор Тедрос Аданом Гебреисус, генеральный директор ВОЗ, говорит: «Хорошее психическое здоровье является основой общего здоровья и благополучия»<sup>4</sup>. Одно исследование показало, что последнее время люди стали употреблять больше алкоголя, наркотиков, чаще испытывают бессонницу, тревожность, волнение и инсульты<sup>5</sup>. Доктор Джон Ла Пума предполагает, что мы не можем оставаться внутри помещений постоянно, поскольку снижается уровень витамина Д. Провождение времени на открытом воздухе важно для нашего здоровья. Он настоятельно рекомендует намеренно выходить в лес или проводить время под кронами деревьев, в парках или саду, потому что природа укрепляет иммунную систему<sup>6</sup>. Четыре раза в неделю я беру свою жену и двух дочерей на прогулку на природе и занятия на открытом воздухе. Это такое счастье — видеть моих дочерей, бегающих на открытом воздухе и искренне любящих природу. Опыты на открытом воздухе сближают нас и значительно уменьшают уровень стресса.

#### ПРЕИМУЩЕСТВА ВРЕМЕНИ, ПРОВЕДЕНННОГО НА ОТКРЫТОМ ВОЗДУХЕ

В молодежном служении клуб «Следопыт» является одним из основных столпов. Молодые люди

в этих клубах могут развивать лидерские качества, испытывать духовный рост, открывать и развивать духовные дары и испытывать чувство сопереживания в служении другим. Большинство из перечисленного происходит на открытом воздухе. Когда я спросил следопытов, каким образом они лучше всего обучаются, они все выразили мнение, что занятия на свежем воздухе являются большим благословением и уроком в их жизни. Следопытские ярмарки на открытом воздухе, походы и лагерные собрания оказывают большое влияние на жизни молодых людей.

В наш век технологий подростки проводят от шести до девяти часов в день перед экранами<sup>7</sup>. Активный отдых на свежем воздухе помогает справиться с этой проблемой. Я согласен с Ричардом Лувом, который сказал: «Будущее будет принадлежать тем, кто знает природу, — тем людям, семьям, компаниям и политическим лидерам, которые развили более глубокое понимание преобразующей силы природы и которые умеют находить баланс между виртуальностью и реальностью. Чем более высокотехнологичными мы становимся, тем больше мы нуждаемся в природе»<sup>8</sup>.

Я посетил первый лагерь в шестнадцать лет. Это был невероятный, удивительный опыт. Я познал присутствие Бога в природе через молитвенные прогулки и молитвы, которые оказали неизгладимое впечатление на мою жизнь. Руководители и пресвитеры использовали весь пейзаж в качестве обучающих инструментов. Пресвитеры принимали участие в походах, приготовлении пищи и служении. Они поддерживали следопытов.

Пресвитеры, пожалуйста, помните, что вы можете повлиять на жизнь молодых людей, наставляя и поддерживая их, особенно через мероприятия на открытом воздухе. Даже если в вашей церкви нет клуба следопытов, вы все равно можете помочь молодым людям приобрести опыт на открытом воздухе. Молодые люди нуждаются в пресвитерах, которые о них заботятся. Чап Кларк утверждает, что подростки растут с большим чувством заброшенности и обиды. Он предлагает руководителям сосредоточить внимание на трех основных сферах: (1) создание благоприятной атмосферы для молодых людей; (2) обеспечение стабильных безопасных отношений, в которых молодые люди действительно чувствуют себя любимыми; (3) помощь молодым людям в том, чтобы испытать настоящие личные отношения с любящими их взрослыми<sup>9</sup>. Это можно сделать не только на территории Церкви, но и на открытом воздухе. Но, к сожалению, многие из нас воспринимают природу как должное. По данным Гарвардской медицинской школы, «время, проведенное на свежем воздухе, может быть полезно для здоровья — а "озеленение" упражнений еще более полезно» 10. Они предлагают пять основных преимуществ: (1) повышение уровня витамина Д, (2) получение большего количества физических упражнений, (3) повышение общего ощущения счастья, (4) улучшение концентрации, (5) быстрее проходящий процесс выздоровления.

Я очень рекомендую брать вашу молодежь и подростков на открытый воздух. Занимайтесь такими делами, как изучение историй о природе, молитвенные прогулки, упражнения, посадка деревьев, пешие прогулки, езда на велосипеде, плавание, пикник, игры и т. д. Большинство моих занятий проходит на открытом воздухе, и я могу засвидетельствовать, что это меняет жизнь. Я вижу преимущества в своей семье и тысячах молодых людей. На меня повлиял пресвитер, и я, в свою очередь, стремлюсь оказывать влияние на других. Давайте продолжим эту тенденцию. Возьмите пример с Иисуса, как серьезно заниматься служением на открытом воздухе.

- $^{\rm 1}$  Ashley Denton, Christian Outdoor Leadership: Theology, Theory, and Practice (Fort Collins, CO: Smooth Stone Publishing, 2011), 21, Kindle.
  - <sup>2</sup> Там же, с. 24, 25.
  - <sup>3</sup> Эллен Уайт. Воспитание, с. 99.
- <sup>4</sup> World Health Organization, «COVID-19 Disrupting Mental Health Services in Most Countries, WHO Survey», Новостное сообщение от 5 октября 2020 года. Доступ к источнику 31 января 2021 года, https://www.who.int/ news/item/05-10-2020-covid-19-disrupting-mental-healthservices-in-most-countries-who-survey.
  - 5 Там же.
- <sup>6</sup> «How to Build Your Immunity against the Coronavirus, Naturally», Doctor John La Puma. Доступ к источнику 31 января 2021 года, https://www. drjohnlapuma.com/vitamins-and-supplements/how-to-buildyour-immunity-against-the-coronavirus-naturally.
- <sup>7</sup> Maggie Fox and Erika Edwards, «Teens Spend 'Astounding' Nine Hours a Day in Front of Screens: Researchers», West Virginia Education Association, Доступ к источнику 31 января 2021 года, https:// www.wvea.org/content/teens-spend-astounding-nine-hours-dayfront-screens-researchers.
- <sup>8</sup> «The Nature Principle», Richard Louv. Доступ к источнику 31 января 2021 года, http://richardlouv.com/books/nature-principle.
- <sup>9</sup> Chap Clark, Hurt: Inside the World of Today's Teenagers (Grand Rapids, MI: Baker Academic, 2004), 171.
- <sup>10</sup> «A Prescription for Better Health: Go Alfresco», Harvard Health Letter, Harvard Health Publishing, Июль 2010. Доступ к источнику 31 января 2021 года, https://www.health.harvard.edu/newsletter\_article/aprescription-for-better-health-go-alfresco.



# ВТОРОЗАКОНИЕ 22:5

**Анхел Мануэль Родригес,** пастор-ветеран, профессор теологии, в прошлом директор Института библейских исследований Генеральной Конференции Церкви адвентистов седьмого дня

ВОПРОС: Имеет ли отношение текст Втор. 22:5 к христианам и их образу жизни? Если нет, то почему? Если да, то какие выводы можно сделать на основании этого текста?

В отрывке, на который вы ссылаетесь, говорится: «На женщине не должно быть мужской одежды, и мужчина не должен одеваться в женское платье, ибо мерзок пред Господом, Богом твоим, всякий, делающий сие».

Большинство комментаторов интерпретируют это повеление в контексте существовавшей среди неизраильтян практики трансвестизма.

Считается, что в ханаанских обрядах плодородия обмен одеждой между мужчинами и женщинами каким-то образом способствовал плодородию земли. Доказательств этого обмена практически нет. Однако мы знаем, что в одном документе говорится о том, что богиня Анат действовала и одевалась, как мужчина.

Более явное свидетельство ритуального трансвестизма можно найти в культе поклонения вавилонской богине Иштар. Считалось, что ритуальная смена пола происходила путем обмена одеждой, а иногда, возможно, практиковалась и кастрация.

У хеттов мы также находим ритуалы, в которых, по-видимому, практиковался трансвестизм только среди мужчин и с целью избавления мужчины от женственности, восстановления его мужественности. Другие исследователи находят в этом библейском законе отвержение ритуальных гомосексуальных практик, существовавших среди язычников.

Это попытки определить культурную основу данного библейского законодательства. Ученые расходятся во мнениях относительно конкретной культурной или религиозной практики, которую имел в виду библейский писатель. Это еще раз указывает на тот факт, что в конечном счете последнее слово в смысле значения этого повеления оставляет за собой сам библейский текст.

Во-первых, нужно отметить, что данный запрет очень четко сформулирован: «На женщине не должно быть мужской одежды». Еврейское слово, переведенное как «одежда», может иметь более широкое значение, чем обычное, понимаемое под словом «одежда», и, следовательно, здесь больше подойдет выражение «предмет одежды».

Здесь делается ударение на предметах одежды, которые отличают мужчину от женщины. Мужчина «не должен одеваться в женское платье». Еврейское слово симлах («мантия, накидка») означает квадратный отрез ткани, который носили в качестве накидки. Такого рода одежду носили и мужчины, но, согласно авторитетным источникам, разница состояла в том, что женские накидки были из более тонкой, высококачественной ткани, ярких цветов и с характерной вышивкой.

Во-вторых, контекст говорит и о других различных законах, касающихся разнообразных человеческих действий, подчеркивается уважение к другим людям и их собственности и бережное отношение к природе. Объединяющей темой этих законов вполне может быть почтение к социальному и естественному порядку, установленному

Богом. В этом контексте ничего не говорится о языческих ритуальных практиках.

В-третьих, приводится причина запрета: Господь «испытывает отвращение» к человеку, который так поступает. Именно здесь некоторые находят элементы ритуалов. Термин «испытывать отвращение, ненавидеть» используется в других местах для обозначения языческих религиозных практик, неприемлемых для Господа. Но это выражение также используется для обозначения социального поведения, которое противно Господу (см. Втор. 24:4; 25:16). Кажется, что именно так обстоит дело с текстом Втор. 22:5.

Похоже, что рассматриваемый закон не руководствуется культурными проблемами, существовавшими в древности и не имеющими значения для нас, но фактически основан на очень важном для современных христиан принципе: Бог есть Бог порядка, и Он устанавливает границы среди Своего творения, чтобы сохранить установленный Им порядок.

Различие между мужчиной и женщиной было установлено при сотворении, когда человеческая раса была определена как состоящая из «мужского» и «женского» пола. Все, что изменяет это различие, отвергается. В условиях повседневной жизни израильтян это было отказом от трансвестизма, существовавшего в языческих ритуалах. Но этот принцип не может ограничиваться исключительно культурными особенностями, существовавшими в то время, потому что он основан на порядке творения.

Это, безусловно, влияет и на нашу жизнь сегодня. Каждый христианин должен одеваться так, чтобы сохранялось различие между полами. Детали реализации этого принципа в нашем сложном обществе должны определяться самим верующим в общении со своим Господом. Хотя общество определяет то, как мы одеваемся, христиане должны выбирать из предлагаемого обществом то, что совместимо с библейскими ценностями.

# ПОСЛЕДНИЙ ВРАГ

**Эккехард Мюллер,** заместитель директора Института библейских исследований Генеральной Конференции Церкви адвентистов седьмого дня

отя в некоторых некрологах пишут, что Бог забрал вашего близкого человека в лучший мир, в других некрологах нет ни слова о надежде. И все они напоминают нам о том, что однажды придет и наш черед.

В 1 Кор. 15:3–8 записан своего рода некролог, содержащий четыре утверждения: (1) Христос умер, (2) Христос был похоронен, (3) Христос воскрес из мертвых и (4) Христос являлся разным людям. Иисус Христос, наш Творец и Спаситель, точно знает, что происходит, когда человек умирает. Он также на личном опыте пережил смерть, и посредством Библии Он может дать нам важную информацию по этой теме.

#### І. ПРИЧИНА СМЕРТИ

Божье утверждение (Быт. 2:17): здесь представлена информация о том, что смерть может стать реальностью. Утверждение сатаны (Быт. 3:4): бессмертие — неотъемлемая часть жизни людей.

После грехопадения смерть стала горькой реальностью, повлиявшей на всех людей (Рим. 6:23).

#### **II. СОСТОЯНИЕ МЕРТВЫХ**

#### 1. Смерть в Ветхом Завете

В Быт. 2:7 говорится, что Бог дал жизнь телу, которое сотворил из праха земного, которое до определенного момента было безжизненным (прах + жизнь = живое существо). Если Бог забирает жизнь, тело снова возвращается в прежнее состояние — в прах (ср. Еккл. 3:19, 20).

В смерти нет никаких действий. У умерших нет сознания (Еккл. 9:5, 6, 10).

Смерть сравнивается со сном, что подразумевает: (1) это бессознательное состояние. Мертвые «спят» в земле. (2) Будет пробуждение (Дан. 12:2, 13).

#### 2. Смерть и Иисус

В 1 Кор. 15:3, 4, 20, Иисус назван «первым плодом» или «первенцем из мертвых». Будучи

таковым, Иисус также «спал», когда был мертв. После распятия Он не отправился напрямую к Отцу, но покоился в могиле до момента воскресения (Ин. 20:17).

#### 3. Смерть в Новом Завете

- Умершие находятся в могилах (Ин. 5:28, 29).
- Давид, муж по сердцу Божьему (Деян. 13:22), покоится в могиле, а не находится рядом с Богом (Деян. 2:29, 34).
- Апостолы не могут сразу же попасть туда, где находится Иисус (Ин. 7:33, 34; 13:33).

Ветхий Завет, Новый Завет, а также личный опыт Иисуса говорят о том, что смерть — это бессознательное состояние, называемое «сном» (см. также Ин. 11).

#### **III. ЧТО ПОСЛЕ СМЕРТИ**

Будет воскресение. Верующие получат новые тела. Однако у нас нет подробной информации о том, какими будут эти тела. Один писатель сравнил ветхое тело с углем, а новое — с прекрасным алмазом, они оба состоят из углерода, но разительно отличаются друг от друга (1 Кор. 15:42, 44).

- Дитя Божье ожидает воскресения (1 Кор. 15:22, 23).
- Иисус подготовил жилища для Своих детей, в которых они будут обитать после Второго пришествия (Ин. 14:1–3).
- Наконец-то со смертью будет покончено. Смерть станет концом жизни, только если жизнь моя не принадлежит Богу (Откр. 21:4).

#### IV. ПОДГОТОВКА

Мы готовимся (Пс. 89:12). Четко расставляем приоритеты. Важное должно быть на первом месте. В древних Фессалониках обнаружили две таблички с надписями, очевидно, принадлежавшими к одному и тому же периоду. На одной было написано: «Надежды нет». На второй: «Христос — моя жизнь». Две надписи и два разных подхода к жизни: обреченность и уверенность. А каков ваш подход?

# ВО ЧТО ВЕРЯТ АДВЕНТИСТЫ СЕДЬМОГО ДНЯ?

КАКИМ ДОЛЖЕН БЫТЬ НАШ ОТВЕТ, КОГДА МЫ РАССКАЗЫВАЕМ ОБ ИИСУСЕ?

**Цедрик Вайн,** преподаватель Нового Завета в Богословской семинарии Церкви адвентистов седьмого дня в Берриен-Спрингс, штат Мичиган, США

еня часто спрашивают: «Во что верят адвентисты седьмого дня?» Опыт научил меня, что чем короче мой ответ, тем лучше. Объяснение адвентизма, находящееся в Евангелии от Марка, я нахожу наиболее эффективным при ответе на вопрос о нашей вере. Оно запоминающееся, поучительное, и им легко делиться. Вот двухминутное объяснение адвентизма.

Во-первых, я верю, что адвентисты седьмого дня являются последователями Иисуса Христа, которые стремятся раскрыть полноту Его сущности миру. Характеристика Христа включает пять основных утверждений, которые Иисус Сам о Себе сделал, говоря о «Сыне Человеческом» в Евангелии от Марка. Резюмируя, можно сказать следующее:

- 1. Иисус прощает грехи (Мк. 2:10).
- 2. Иисус Господин субботы (Мк. 2:28).
- 3. Иисус умер и воскрес (Мф. 8:31)1.
- Иисус вернется во славе (Мк. 8:38)<sup>2</sup>.
- 5. Иисус пришел служить, но не чтобы Ему служили (Мк. 10:45).

Я подтверждаю, что мы разделяем с другими христианами веру в то, что Иисус прощает грехи (говорится в первом пункте), что Он умер и воскрес (третий пункт) и что Он пришел служить (пятый пункт). После ужасов двух мировых войн и десятилетий глобального беспокойства все больше и больше христиан приходят к выводу, что христианская Церковь не в силах установить небеса на земле. Потребуется возвращение Иисуса, для того чтобы кардинально изменить мир (четвертый пункт).

Остается второй пункт, говорящий о Сыне Человеческом как Господине субботы. К сожалению, это ключевое утверждение Иисуса все еще игнорируется многими христианами. Наша цель как адвентистов — способствовать тому, чтобы люди принимали все пять утверждений Иисуса о Себе.

Несколько слов о том, как практически делиться этим объяснением. Мне повезло иметь все пять пальцев на моей правой руке. Таким образом, я использую пальцы, чтобы рассказывать об этих пяти пунктах. Это способствует одновременно и быстрому запоминанию, и дает человеку понять, что объяснение моей позиции не будет длиться вечно.

#### ЗАПОМИНАНИЕ БИБЛЕЙСКОЙ ССЫЛКИ

Я основываю свои пять пунктов на текстах из Евангелия от Марка. Остальные тексты могут повторять или объяснять эти стихи. Основные тексты — это Мк. 2, 8 и 10 (2:10, 28; 8:31, 38; 10:45). Эти главы можно легко запомнить, поскольку 2+8=10.

#### ОБЪЯСНЕНИЕ ПРИ НЕОБХОДИМОСТИ ДЕТАЛЬНОЙ ИНФОРМАЦИИ

Иногда я расширяю свое объяснение, добавляя повествования. Например, пример того, как парализованный был опущен через крышу своими четырьмя друзьями, в качестве иллюстрации к пункту о прощении (см. Мк. 2:1–12), или спор между фарисеями и Иисусом относительно сбора колосьев учениками в субботу к пункту о субботе (2:23–28). Иллюстрации могут помочь оживить ваше объяснение.

#### ПРИМЕНЕНИЕ, ИЗМЕНЯЮЩЕЕ ЖИЗНЬ

Я могу в зависимости от конкретной ситуации обратить внимание на конкретное применение пунктов. Например, высказывание о прощении предлагает возможность подчеркнуть Божественное освобождение от вины. Суббота открывает дверь к разговору о Боге-Творце и Восстановителе, необходимости духовного и физического отдыха. Пункт о смерти и воскресении Иисуса дарует надежду тем, кто сталкивается со смертью, потерями

ПРЕСВИТЕР № 2 / 2021 15

и гонениями. Возвращение Сына Человеческого дарует надежду, что впереди нас ожидают лучшие времена и будет установлена справедливость. Пункт о служении позволяет противопоставить пустоту эгоцентричного материализма и потребительства радости и испытаниям служения.

Это далеко не исчерпывающий список применений. Можно найти гораздо больше. Результатом упоминания этих пунктов может стать превращение двухминутного объяснения в более продолжительный разговор.

#### ХОРОШЕЕ ОБЪЯСНЕНИЕ АДВЕНТИЗМА?

У этого способа есть ряд недостатков. Он не упоминает исторический контекст возникновения адвентизма. Он выхватывает пять высказываний из их повествовательного контекста. Еще один недостаток заключается в том, что игнорируются многие детали, описанные Марком по отношению к Иисусу. Ничего не говорится о личности Иисуса как Мессии, Пастыря, Сына Божьего или страдающего Слуги. Также остаются без упоминания экзегетические сложности, связанные с титулом Сына Человеческого.

Но, несмотря на эти недостатки, данный способ рассказать об адвентизме имеет ряд преимуществ.

#### ПРЕИМУЩЕСТВА ЭТОГО МЕТОДА

### 1. Определение адвентизма, сосредоточенное на Иисусе

Прежде всего, это объяснение связывает адвентизм и Иисуса Христа. Многие христиане находят апокалиптические части Библии очень трудными для понимания и относятся с подозрением к тем, кто делает акцент на животных и временных рамках, а не на словах и делах Иисуса. Объяснение, основанное на утверждениях Самого Иисуса, находящееся в одном из Евангелий, снимает эти подозрения.

Использовать высказывания «Сына Человеческого» из Евангелия от Марка не означает потерять отличительные апокалиптические особенности адвентизма. Личность Иисуса как Сына Человеческого носит глубоко апокалиптический характер (сравните с «сыном человеческим» из Дан. 7:13) и указывает на будущее восстановление владычества Бога над всем миром. Сосредоточение внимания на Иисусе как Сыне Человеческом подтверждает, а не отрицает нашу апокалиптическую идентичность.

#### 2. Призыв принять Иисуса во всей Его полноте

Второе преимущество состоит в том, что это объяснение подчеркивает те убеждения, которые мы разделяем с другими христианами, в то же время

призывая их принять полноту отличительных характеристик Иисуса, включая Его господство над субботой и, там, где это еще не принято, Его возвращение в облаке славы (см. Мк. 8:38).

Это объяснение не основывается на общепринятых текстах, используемых для доказательства. Оно проистекает из систематического и осознанного чтения характеристик Иисуса, приводимых в Евангелии от Марка<sup>3</sup>. Подобным образом можно изучить и использовать другие Евангелия<sup>4</sup>. Эти высказывания явно занимали центральное место в восприятии Иисуса первыми христианами и показывают, каким образом Его следует помнить следующим поколениям верующих. Делясь этими пятью пунктами, мы подтверждаем нашу миссию по восстановлению раннехристианского учения, которое было пренебрегаемо.

### 3. Избежание дискуссии относительно взаимосвязи закона и благодати

Такое описание не дает основания для обвинения, которое обычно звучит по отношению к адвентистам, что они переоценивают закон и пренебрегают благодатью. Утверждение, что Сын Человеческий прощает грехи, нейтрализует это обвинение (см. Мк. 2:10). Мои грехи прощены, и я соблюдаю субботу — здесь противоречия отсутствуют.

#### 4. Начало чего-то более глубокого

В кратком описании адвентизма мы часто сталкиваемся с опасностью дать слишком много или слишком мало деталей: включить слишком много и сделать описание слишком техническим и сложным для запоминания. Если же включить слишком мало, то есть вероятность упустить что-то очень важное.

Редко кого убеждает такое краткое объяснение. Это не является его целью. Тем не менее оно обеспечивает целенаправленное и основанное на личности Иисуса объяснение адвентизма, которое часто ведет к более глубоким беседам. Почему бы не сказать проповедь (или даже пять?) об этих великих заявлениях Иисуса о Себе и не научить членов Церкви делиться ими с окружающими?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См. также Мк. 9:9, 12, 31; 10:33; 14:21, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Мк. 13:26; 14:62.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> См., например, M. D. Hooker, The Son of Man in Mark: A Study of the Background of the Term "Son of Man" and its use in St Mark's Gospel (London: SPCK, 1967).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Доступные обзоры темы «Сын Человеческий в Евангелиях», см. І. Н. Marshall, 'Son of Man' in J. B. Green and S. McKnight (eds), Dictionary of Jesus and the Gospels (Leicester: IVP, 1992), 775–781 и G. W. E. Nickelsburg, 'Son of Man' in J. J. Collins and D. C. Harlow (eds), The Eerdmans Dictionary of Early Judaism (Grand Rapids: Eerdmans, 2010), 1249–1251.



ПРОПОВЕДЬ 1

### ИИСУС — ПОДАТЕЛЬ ЖИЗНИ

Рекс Эдвардс, доктор богословия, пастор-ветеран

енри Скугал, преподаватель богословия колледжа Кинг, Абердин, Шотландия, который умер в возрасте двадцати восьми лет в 1678 году, написал небольшую книгу под названием «Жизнь Божья в душе человека». В ней он размышляет о том, что немногие люди его времени понимают, что такое истинная религия. Некоторые думают, пишет он, что суть ее «в ортодоксальных представлениях и мнениях», другие — что «во внешних обрядах», а для кого-то она является «выражением любви, восторженных сердец и экстатической посвященности». Суть же религии не интеллектуальная, не внешняя, не эмоциональная, но «совсем другая». Что же это? «Истинная религия — это единение души с Богом, реальное участие в Божественной природе, образ Бога, отражающийся в душе, или, словами апостола, «изображение в нас Христа». Любые внешние обязанности (добрые дела) без Божественной жизни делают человека христианином не более, чем «марионетка может быть названа человеком», они составляют «принудительную искусственную религию», подобно браку без любви.

Единение со Христом необходимо для нашей христианской идентичности. Новый Завет определяет христианина как человека «во Христе», что занимает центральное место в Евангелии. Согласно новозаветным статистикам, которые любят вносить информацию в компьютеры, выражения «во Христе», «в Господе» или «в Нем» встречаются 164 раза в посланиях Павла. Вопрос заключается в том, каковы благословения таких отношений, такого союза со Христом? Существует три основных вида благословений:

#### 1. БЛАГОСЛОВЕНИЕ НОВОГО СТАТУСА

«Статус» — важное слово в современном обществе. Наше восприятие себя, кажется, тесно связано с нашим социальным статусом. Мы склонны стремиться к статусам. Мы наслаждаемся титулами и почестями, большими домами и быстрыми машинами, медалями и униформами, а также дружбой с влиятельными людьми.

Но Библия предлагает нам другой статус — духовный, а не социальный, Божественный, а не

ПРЕСВИТЕР № 2 / 2021 17

мирской. Что это такое? Это статус называться детьми Божьими, любимыми, усыновленными и принятыми Самим Господом. Может ли быть лучший «статус»? Как восклицает апостол Иоанн: «Смотрите, какую любовь дал нам Отец, чтобы нам называться и быть детьми Божиими» (1 Ин. 3:1). Это наш высокий статус, если мы во Христе. Когда мы объединяемся с Иисусом Христом, Бог Отец больше не видит нас в наших грехах, а видит нас во Христе. Действительно, Он любит нас, Его приемных детей, как любит Христа, Его вечного Сына. Подумайте о радостях и преимуществах быть во Христе: во Христе мы оправданы, или приняты Богом; во Христе мы являемся Божьими детьми и духовным потомством Авраама; во Христе нет осуждения или страха, потому что ничего не может отлучить нас от любви Божьей «во Христе Иисусе, Господе нашем» (см. Рим. 8:1, 39).

#### 2. БЛАГОСЛОВЕНИЕ НОВОЙ ЖИЗНИ

Быть во Христе означает намного больше, чем получить новый статус; это также означает получение новой жизни. Оправдание верой не предлагает изменение статуса без изменения жизни или характера, или свободное принятие Богом без этических последствий. Во времена апостола Павла были те, кто распространяли ложные слухи, что необходимо «пребывать во грехе, чтобы умножилась благодать». Но Павел с негодованием отвергает эту позицию, говоря: «Никак» (см. Рим. 6:1–15).

Невозможно быть оправданным Богом без единства со Христом. Во Христе мы становимся новыми людьми, живущими новой жизнью. Однозначное отвержение апостолом Павлом дел как основания оправдания не мешало ему призывать к добрым делам любви как к необходимым плодам и доказательствам оправдания. Таким образом, мы всегда должны объединять «новый статус» и «новую жизнь», которые дает Бог. Другими словами, мы можем подчеркнуть важность сочетания двух предложенных фраз: «через Христа» и «во Христе», посредничество через Него и единение с Ним. Оправдание — это не юридическая фикция, которая оставляет грешника без изменений. Итак, ясно, что, когда мы находимся «во Христе», Бог одновременно искупает нас через Своего Сына и возрождает нас через Его Духа.

Предположим, что к нам приходит бездомный человек в огромной нужде, в безнадежном положении, в лохмотьях, больной и голодный. Было бы хорошо предложить ему принять душ и сменить одежду, но этого недостаточно, поскольку он болен и не имеет достаточно пищи. Так что, кроме этого, он нуждается в питании и больничном лечении.

Нечто подобное происходит, когда мы приходим ко Христу, в лохмотьях греха, духовно больные и голодные. Во Христе мы сразу чувствуем себя принятыми. Бог видит нас праведными во Христе. Это наш новый статус. Но это только начало. Хороший врач вкладывает в нас Свой Дух, чтобы дать нам новую жизнь и здоровье, и Он питает нас Своим словом, пока мы не становимся сильными и энергичными. У Него нет незавершенных дел.

#### 3. БЛАГОСЛОВЕНИЕ НОВОГО ОБЩЕСТВА

Хотя союз со Христом — это личный опыт с личными благословениями, он в равной степени имеет и общественное измерение. Обратите внимание на высказывание апостола Павла: «Как в Адаме все умирают, так во Христе все оживут» (1 Кор. 15:22). Павел противопоставляет два общества. С одной стороны, падшее человечество, которое в союзе с основателем Адамом становится сопричастником его смерти. С другой стороны, искупленное человечество, которое в союзе с его основателем Христом становится сопричастным Его жизни. Все мы принадлежим к старой, падшей человеческой расе, поскольку все мы «в Адаме» по рождению. Однако для того, чтобы принадлежать к новой, искупленной группе, мы должны быть «во Христе», и требуется новое рождение. Но как только мы объединяемся со Христом верой и новым рождением, мы становимся членами нового общества, которое создает Бог.

В этом новом обществе, как говорит апостол Павел, разрушаются барьеры, которые обычно разделяют людей. Христос разрушает эту «разделяющую стену враждебности» Своей смертью. В результате иудеи и язычники становятся членами семьи Бога и Тела Христова (см. Еф. 2:13–3:6). Но и это еще не все: «Нет уже Иудея, ни язычника; нет раба, ни свободного; нет мужеского пола, ни женского: ибо все вы одно во Христе Иисусе» (Гал. 3:28).

Теперь, во Христе, мы все равны перед Богом, независимо от нашей расы, ранга или пола. Расовые, социальные и сексуальные различия сохраняются, но мы начинаем видеть себя и друг друга как одинаково греховных, мы помещаемся на один уровень и в равной степени зависим от Его благодати. Итак, мы принимаем друг друга без дискриминации и различий, ибо во Христе благодаря нашему союзу с Ним мы становимся братьями и сестрами в одной семье.

Все разделяющие барьеры среди христиан — расовые, социальные или церковные — неугодны Богу, они противоречат цели смерти и воскресения Христа, пагубны для Духа единства, губительны для авторитета Церкви и являются серьезным

препятствием для миссии в мире. Итак, пребывание во Христе возлагает на нас торжественную ответственность демонстрировать реальность нового общества.

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Когда мы лично находимся во Христе и естественным образом объединяемся с Ним, Бог дарует нам особые благословения: новый статус (мы оправданы с Ним), новую жизнь (мы обновлены Святым Духом) и новое общество (мы члены семьи Бога).

Давайте же будем неустанно следовать за Христом в духе Иакова, воззвавшего к Господу, Который боролся с ним: «Не отпущу Тебя, пока не благословишь меня» (Быт. 32:26). Тогда мы объединимся с Ним, будем наслаждаться Его присутствием, опираясь на Его жизнь и силу.

ПРОПОВЕДЬ 2

#### ИИСУС: ЕГО УНИКАЛЬНОСТЬ

#### **ВСТУПЛЕНИЕ**

В своей книге «Христианство среди религий мира» историк Арнольд Тойнби призывает христиан отказаться от своей исключительности, то есть традиционного убеждения в том, что христианство уникально. Он утверждает, что наш постоянный акцент на уникальности и превосходстве Христа стоит на пути единства с другими религиями в общей борьбе с нашим главным врагом — атеизмом. Он считает, что эта настойчивость в отношении уникальности Христа — это тонкая форма гордости, и мы должны избавиться от этого.

Но уникальность Христа — именно то, о чем говорит Евангелие. Кроме того, Его слова и дела настолько уникальны, величественны и непостижимы, что они выделяли Его и имеют такое влияние, что о Нем сказано: «Никогда человек не говорил так, как Этот Человек» (Ин. 7:46), «ибо нет другого имени под небом...» (Деян. 4:12).

Но почему мы должны переоценивать нашу веру в уникальность Христа? Мы сталкиваемся с новыми идеями старых религий. Мир не настолько разделен, как это было раньше, когда каждая нация и религия могли жить за защитными стенами, в безопасности от вторжения других. Старые этнические религии оживают. Они становятся миссионерскими и агрессивными.

Итак, как мы можем защитить христианство? Я считаю, что уникальность христианства и исключительность Христа заключаются в трех аспектах:

#### 1. ВНУТРЕННЯЯ ПРОСТОТА ХРИСТА

Это, может быть, не самый впечатляющий фактор, но это немаловажно. Частично глубокое влияние Иисуса на Его современников и нас достигается

благодаря мастерским способам, которыми Он упрощает и разъясняет великий закон: «Вы слышали, что сказано древним... а Я говорю...» Во втором веке христианство столкнулось с одним из своих злейших врагов — греком по имени Цельс. Он презирал это новое суеверие — христианство. Его самый действенный аргумент заключался в том, что Иисус был плагиатором, который Свои самые лучшие высказывания позаимствовал от других великих умов прошлого. Его аргумент не оспаривался просто потому, что многие вещи в учении Иисуса были созвучны со словами пророков, псалмами и объемными сочинениями раввинов. Это было учебником Его отрочества. Иисус постоянно использовал это литературное наследие. Так в каком же смысле Его слова, не являющиеся оригинальными, всё же уникальны?

Его уникальность заключается в Его акцентах, несравненной способности Его ума видеть разницу между истинным и ложным и отличать оригинальное от тривиального. Законы Его народа были безмерно запутанными. В них путались даже самые лучшие раввины — закон над законом, что Иисус назвал «бремена тяжелые и неудобоносимые» (Мф. 23:4) и о чем Он сказал: «...устраняя слово Божие преданием вашим, которое вы установили» (Мк. 7:13).

Где Он научился этой мудрости? Кто научил этого плотника из Назарета смотреть с такой проницательностью на глубокие проблемы жизни, над которыми спорили великие ученые и раввины? Ответ заключается во второй причине Его уникальности.

#### 2. ИСПОЛНЕНИЕ СЛОВА

Каким образом слово «исполнение» подчеркивает мудрость Христа? Иисус родился среди людей, чьи знания о Боге и человеческом достоинстве

явно превосходят все остальные народы. Его школой была синагога. Его учебниками были закон и пророки. Он сказал: «Не нарушить пришел Я, но исполнить» (Мф. 5:17). Он взял все великие идеи прошлого и исполнил их, исполнил их во всей полноте. Его Бог, оставаясь Богом одного народа, Богом Израиля, ограниченным и местным, сейчас стал Богом всех. Он сказал, когда молился: «Отче наш...» Все препятствия удалены. «Ибо так возлюбил Бог мир...» Вот новый акцент.

Далее Он берет великие символы поклонения — храм, жертвенник, престол милосердия, праздники — и исполняет их, снимая с них провинциальные ограничения и придавая более универсальное значение. Например, вечеря (пасхальный ужин) имела глубоко национальный характер. Каждый год тысячи набожных людей приходили в Иерусалим праздновать избавление — исход. Из национального пасхального ужина Иисус делает Вечерю воспоминания, не для того, чтобы показать Божьи переживания об одном народе, но чтобы явить Свою жертвенную любовь ко всем людям, ко всему миру. Все, к чему Он прикасался, переходило из разряда местного к универсальному, от частичного к вечному. Он исполнил все эти символы.

Сегодня мы обладаем богатыми знаниями о древних верованиях. В старинных священных книгах есть яркий свет, во фрагментарной форме появляется даже «золотое правило». Почему же нас должно удивлять, что Бог дарует свет другим людям? Паскаль говорит: «У Бога есть безграничное желание открывать Себя» (см. Рим. 1:18–20). Бог пришел исполнить это — открыть Себя.

Но давайте проясним, несмотря на некоторые фрагментарные параллели Его учения, что существует огромная пропасть между Христом и восточными верованиями. Если одно из них истинно, другое нет. Религии Востока, которые учат об уходе из мира, погружают жизнь людей в мир и покой смерти. Что нужно им и что нужно нам — так это изменяющее прикосновение Христа, Который пришел исполнить закон, чтобы они «имели жизнь и имели с избытком» (Ин. 10:10).

#### 3. ТРАНСЦЕНДЕНТНОСТЬ ВОПЛОЩЕНИЯ

Ярчайший признак уникальности Христа не в Его словах, но в Нем Самом, он выражен в слове «воплощение» — Слово стало плотью и обитало в человеке. Именно поэтому на протяжении веков Он остается непревзойденным. Хотя Его слова не были совсем новыми, Человек был новым. «Никогда человек не говорил так, как Этот Человек» (Ин. 7:46). В этом заключается величайшее

чудо — Человек, Который возвышается над всем нашим временем. Кто может сравниться с Ним?

Существует история о русском писателе, которому приснилось, что он стоит в переполненной русской Церкви. Собрание раскачивается в поклонении, словно колос на ветру. Горят свечи, отражаясь красным цветом на алтаре. Внезапно во сне Он ощущает, словно Христос стоит позади него. Он не осмеливается повернуться, но чувствует, что должен сделать это; поворачивается и смотрит Ему в лицо. «Что это за Христос? — думает он. — Такое обычное лицо, как лицо всех мужчин».

И это великая истина. Лицо, которое смотрит на нас со страниц Евангелия, на самом деле является лицом человека — лицом, похожим на лица всех остальных людей. Но как только мы примем этот факт, мы сталкиваемся с другим. Он был таким человеком, что те, кто ходили с Ним, без сомнения, могли сказать, что Он был больше, чем любой человек. Симон Петр сказал: «Выйди от меня, Господи! потому что я человек грешный» (Лк. 5:8). Он был как мы, но отличался от нас — Один из нас, но извне, с вечной запредельностью, которой обладал лишь Он. В нравственной возвышенности Его жизни, в силе Его духа, в величественной досягаемости Его разума, Он так непохож на нас, что мы не можем думать о Нем как просто еще об одном обычном человеке. Какое еще имя вы поставите в один ряд с Его именем? В первом веке говорили: «Никакое». «Нет другого имени» (Деян. 4:12).

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Причина, по которой мы отвергаем все взгляды о том, что Христос был просто человеком, — это Его непохожесть, уникальность, трансцендентность, которые показывают, что Он отличался от всех, кто был прежде Него, и Он дарует нам укрепляющуюся надежду на наше спасение. Как заметил Клайв Льюис: «Другой альтернативы быть не может: либо этот человек — Сын Божий, либо сумасшедший или что-то еще похуже. И вы должны сделать выбор: можете отвернуться от Него как от ненормального и не обращать на Него никакого внимания; можете убить Его как дьявола; иначе вам остается пасть перед Ним и признать Его Господом и Богом. Только отрешитесь, пожалуйста, от этой покровительственной бессмыслицы, будто Он был великим учителем-гуманистом. Он не оставил нам возможности думать так $^1$ .

Нет другого имени! Heт! «Никогда человек не говорил так, как Этот Человек» (Ин. 7:46).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Клайв С. Льюис. Просто христианство, с. 52.

### ИИСУС — ЕГО ИМЯ

#### **ВСТУПЛЕНИЕ**

Со своим первым бизнесом Генри Хайнц потерпел неудачу и был объявлен банкротом. По закону Хайнц не был обязан возвращать долги, но он был полон решимости сохранить свое имя, поэтому выплатил весь свой долг до копейки. Его следующая попытка начать бизнес стала успешной, и в конечном итоге он стал известен как основатель продовольственной компании «Неіпг». Хотя Генри умер в 1919 году, компания, которую он основал, до сих пор пользуется его добрым именем.

Самое славное и значимое имя из всех существовавших, несомненно, имя Иисуса. Исаия, провозвестник Евангелия, перечисляет пять качеств Его имени, которые описывают Его характер и служение: «Ибо младенец родился нам — Сын дан нам; владычество на раменах Его, и нарекут имя Ему: Чудный, Советник, Бог крепкий, Отец вечности, Князь мира» (Ис. 9:6). Мы поразмышляем над значением каждого из них отдельно.

#### 1. ЕГО ИМЯ — ЧУДНЫЙ

До обращения Уильяма Миллера от сомнений и скептицизма к твердой и непоколебимой вере во Христа он писал о своем замечательном опыте: «Я был поистине несчастен, но не понимал причину... Внезапно... в моем сознании появился образ Спасителя... Я сразу почувствовал, какая прекрасная это личность, и представил, что я мог бы упасть в Его объятия, доверяя милости Этого Человека... Я видел, что Библия действительно описывает такого Спасителя, в Котором я нуждался... в Иисусе я нашел друга. Спаситель стал для меня главным из десяти тысяч»<sup>1</sup>.

Эллен Уайт описывает подобное откровение: «Мне казалось, словно я сижу в горестном унынии, закрыв лицо руками, и рассуждаю следующим образом: если бы Иисус был сейчас на земле, я бы пошла к Нему, бросилась бы к Его ногам и рассказала бы Ему обо всех своих страданиях. Он бы не отвернулся от меня... и я любила бы Его и вечно служила Ему»<sup>2</sup>. Ее желание увидеть Спасителя исполнилось, и прекрасный ангел ввел ее в присутствие Христа.

Так она описывает свою реакцию: «В тот же миг я оказалась пред Иисусом. Его прекрасный лик исключал всякую возможность ошибки. Те благосклонность и величие, которые исходили от Него, не могли принадлежать никому другому. Когда Он

обратил на меня Свой пристальный взор, я сразу поняла, что Ему известны все обстоятельства моей жизни, все мои помыслы и чувства... Его нежный голос наполнил мое сердце таким счастьем, какого я никогда прежде не испытывала. Радость моя была столь велика, что я не могла вымолвить ни слова. В неописуемом восторге я пала к Его ногам... Его улыбка наполнила мою душу радостью. Его присутствие наполнило меня святым благоговением и невыразимой любовью»<sup>3</sup>.

Почему Иисус назван Чудным? Потому что Он занял место грешника И умер, чтобы спасти виновное человечество; Потому что Он преклонился, чтобы понести позор; Его имя навсегда — ЧУДНЫЙ!

#### 2. ИИСУС — СОВЕТНИК

Нас предупреждают: «Существует опасность того, что люди будут внимать советам человеческим, отвергая при этом Божьи советы» $^4$ .

Насколько всеобъемлющими являются советы Бога?

Желание внутреннего мира — Ин. 14; Рим. 8. Переживания о близких — Пс. 120; Лк. 17. Разочарование — Пс. 21, 22, 41 и 42.

Печаль — Пс. 45; Мф. 28.

Встреча с искушениями — Пс. 14, 18, 138; 1 Кор. 10:12, 13.

Иисус приглашает нас обращаться к Нему за советом. «Порой мы изливаем свои беды перед людьми и рассказываем о наших несчастьях тем, кто не может нам помочь, и забываем при этом доверить все Иисусу, Которому по силам обратить нашу скорбь в радость и умиротворение»<sup>5</sup>.

Почему Иисус назван Советником? Потому что Он приглашает нас прийти и просить О Его руководстве в нашей повседневной жизни. Только в Нем заключена вся мудрость, Да будет прославлено Его имя!

#### 3. ИИСУС — БОГ КРЕПКИЙ

Псалмопевец задает вопрос: «Кто сей Царь славы? — Господь крепкий и сильный, Господь, сильный в брани» (Пс. 23:8).

Какие у нас есть доказательства Его крепости? Его сила проявляется не только в природе и

усеянном звездами небе. Его сила проявляется в жизни людей, которые меняются и преобразуются.

Я знаю жизнь, потерянную для Бога, Связанную с земными вещами, Но я знаю имя, драгоценное имя, Которое может даровать душе новое рождение.

Исаия спрашивает: «Кто это идет от Едома, в червленых ризах от Восора, столь величественный в Своей одежде, выступающий в полноте силы Своей? "Я — изрекающий правду, сильный, чтобы спасать"» (Ис. 63:1).

Почему Иисус назван Богом крепким? Потому что, хоть и скрываемый за скромным обликом,

Он пришел с небес, Неся весть всему миру, Имя Его — благословенный Еммануил.

#### 4. ИИСУС — ОТЕЦ ВЕЧНОСТИ

Если «Бог крепкий» — потрясающее имя, то имя «Отец вечности» еще более превосходит его. Разве мы не разделяем Отца и Сына? Но они хоть и различны, всё же едины. Иисус утверждает: «Я и Отец одно» — навсегда. Псалмопевец говорит: «Господи! имя Твое вовек; Господи! память о Тебе в род и род» (Пс. 134:13). Для нас Сын имеет все атрибуты Отца. Подобно тому, как отцы жалеют своих детей, так Господь Иисус имеет сострадание ко многим. Иисус должен быть больше, чем царь. Он должен быть Отцом Своего народа. Он должен собрать ягнят к Себе и нести их на Своей груди, осторожно веля тех. кто молод.

Почему Иисус назван Отцом вечности? Потому что Он прожил здесь Свою жизнь так, Чтобы люди могли знать, каков Отец; Затем Дух явно свидетельствует — «Авва Отче» родился свыше.

#### 5. ИИСУС — КНЯЗЬ МИРА

Он пришел как Князь мира к Остатку, Его собственному; не к тем, кто говорит «мир, мир», а мира

не имеют, но к тем, кто находят мир через кровь, пролитую на кресте. Каким же образом Он дарует мир? (1) Объединяя в одной личности Бога и человека — став плотью и обитая среди нас; (2) объединяя Бога и человека посредством Своей смерти, (3) примирив человека с человеком в Своей жизни. Апостол Павел советует: «Нам ходить в обновленной жизни» (Рим. 6:4), и при этом подчеркивает: «Если возможно с вашей стороны, будьте в мире со всеми людьми» (Рим. 12:18).

Значит, мир что-то обозначает. Это означает склонность избегать ненужных причин враждебности. Это означает быть вежливыми по отношению друг ко другу. Это означает не превозносить свои права над правами других, но признавать чужие права и проявлять готовность уважать окружающих. Это значит не поддаваться раздражению при мелких обидах. Иисус олицетворяет эти качества и побуждает нас формировать их.

Почему Иисус назван Князем мира? Потому что однажды пастухи услышали: «В человеках благоволение». Благословенное слово Провозгласил хор ангелов, Мир будет провозглашен, Поскольку Он будет коронован. Все земные войны и раздоры прекратятся, Миром будет править КНЯЗЬ МИРА.

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Чарльз Сперджен завершил свою проповедь под названием «Вечное имя» в лондонском Эксетер-холле такими словами в адрес имени Иисуса: «Пусть мое имя забудется, но имя Иисуса будет вечно... Иисус, Иисус, Иисус, провозгласите Его Господином всего. Я больше ничего не добавлю. Это мои последние слова в этот раз в Эксетер-холле. Иисус, Иисус, Иисус, провозгласите Его Господином всего».

- 1 Эллен Уайт. Великая борьба, с. 318, 319.
- 2 Эллен Уайт. Ранние произведения, с. 79, 80.
- <sup>3</sup> Там же, с. 80, 81.
- 4 Эллен Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 8, с. 146.
- 5 Эллен Уайт. Наше высшее призвание, с. 97.

### ИИСУС: НАША БЕЗОПАСНОСТЬ

#### **ВСТУПЛЕНИЕ**

Она пережила много трудностей. В возрасте шести недель она потеряла зрение, потому что врач назначил ей горчичную припарку на глаза. Ее отец вскоре умер, но эти трагедии не повлияли на ее жизнелюбивый характер. В возрасте восьми лет она написала:

О, как же я счастлива, Хотя я не могу видеть; Я решила, что в этом мире Я буду довольна. Сколько благословений я имею, Которых нет у других людей! Плакать и страдать из-за того, что я слепая, Я не могу и не буду!

Она вышла замуж за слепого музыканта, и их единственный ребенок умер в младенчестве. Затем умер ее муж. Несмотря на все эти трагедии, Фанни Кросби использовала свой дар и посвятила большую часть своей девяносточетырехлетней жизни написанию не менее восьми тысяч гимнов, непременно совершая молитву перед каждым сочинением. Многие из ее гимнов являются автобиографичными и отражают понимание безопасности, которое неизвестно сегодняшнему миру.

Известного психиатра спросили, что является основной проблемой его пациентов. Его ответ был однозначный: «Отсутствие чувства безопасности».

### 1. МЫ В БЕЗОПАСНОСТИ БЛАГОДАРЯ ИСКУПИТЕЛЬНОЙ РАБОТЕ ИИСУСА

Спасение, совершенное за нас на кресте, является полным. Нет ничего такого, что мы можем предпринять, чтобы сделать его более эффективным; мы ничего не можем сделать, чтобы лишить его этой силы, очищающей грехи. Мы должны принять его как дар исполненной любви Божьей благодати.

Наша безопасность гарантирована, поскольку мы стоим на твердой Скале, даже несмотря на то, что мир очень нестабилен и постоянно меняется. Апостол Павел сообщает нам, что человек не может заложить никакого другого основания, поскольку единственное основание — Иисус Христос. Облегчением для тонущего человека

является внезапное ощущение твердой скалы, на которую он может опереться. Насколько же прекраснее для нас, окруженных сложностями жизни, внезапно обнаружить Того, Кто никогда не меняется и Кто заключает нас в объятия.

Прекрасный Спаситель— Иисус, мой Господь, Он укрывает мою душу в скале, Прекрасный Спаситель— Иисус, мой Господь, Он берет на Себя мое бремя, Он успокаивает меня, и я не буду волноваться.

#### 2. МЫ В БЕЗОПАСНОСТИ БЛАГОДАРЯ УТЕШЕНИЮ БОЖЬЕГО ПРИСУТСТВИЯ

Столкнувшись с проблемами, необходимостью принятия решений, различными обстоятельствами, которые вне нашего контроля, мы нуждаемся в Божьем присутствии, руководстве и помощи.

Павел говорит: «Любящим Бога, призванным по Его изволению, все содействует ко благу» (Рим.



8:28). Необязательно все события сами по себе будут рассматриваться как хорошие. Благо может быть незамедлительным либо грядущим, но это обязательно будет Божье благо в Его время. Есть старый рассказ о посыпанной гравием дорожке и резеде:

- Какой прекрасный аромат ты сегодня издаешь! — сказала дорожка.
- Да, ответила резеда, меня задели и поранили, и это способствовало выделению сладкого аромата.
- Но, возразила дорожка, на меня наступают каждый день, а я лишь становлюсь тверже.

Мы можем увидеть две составляющие жизни верующих: во-первых, их чувства к Богу; во-вторых, чувства Бога к ним. Для тех, кто любит Бога, все содействует ко благу. Ведь любовь не делает ближнему зла (см. Рим. 13:10). И «для призванных по Его изволению» все складывается так, порой совершенно необъяснимым для нас образом, чтобы содействовать нам ко благу. Ибо все из Него, Им и к Нему (см. Рим. 11:36), и Он никогда не допустит, чтобы Его вечная цель была нарушена чем-то, что действительно неблагоприятно для нас. В этом безопасность!

Могу ли я сомневаться в милости Того, Кто является проводником моей жизни?

Ибо я знаю, что все происходящее со мной Бог обращает мне во благо.

# 3. МЫ В БЕЗОПАСНОСТИ БЛАГОДАРЯ БОЖЬЕЙ ПОДДЕРЖИВАЮЩЕЙ БЛАГОДАТИ

Дело Христа пострадало от рук тех, кто представляет христианство как жизнь гарантированного процветания и бесконечного избавления от проблем. Но это не так! Когда мы вверяем себя Богу через Его Сына, мы не парим на облаках беззаботности и отсутствия сложностей. Мы знаем, что трудности не только проверяют нас, но и бывают времена, когда величайшее свидетельство веры находит свое выражение именно в периоды беды и печали, через которые мы проходим. Во всем этом мы можем пребывать в безопасности в благодати, которую Бог неизменно посылает тем, кто доверяют Ему.

Бог не обещает всегда синее небо над головой, Но Бог обещает силу прожить день, Отдых от забот, свет в пути, Неизменную поддержку, бессмертную любовь.

#### 4. МЫ В БЕЗОПАСНОСТИ В ЗНАНИИ БОЖЬЕЙ ЛЮБВИ

Великая характеристика Бога — это непревзойденная доброта и непреодолимая благосклонность ко всем людям, хорошим и плохим в равной степени. Когда Иисус умер на кресте, Он сказал: «Ничто не заставит Бога перестать любить вас. Нет предела любви Божьей. Не существует предела, за который любовь не может пойти, и греха, который бы не могла простить Моя любовь. Бог любит вас такой любовью». Именно такую безусловную любовь должны развивать в своей жизни те, кто желают быть детьми Божьими (см. Мф. 5:43–48). Не сделать это — значит потерпеть неудачу на пути к совершенству, к которому призывает Бог, и это является грехом. Отсутствие любви является грехом.

Уверенность в безусловной любви Бога имеет не только терапевтическую ценность для того, кто принимает ее, но она также дарует чувство безопасности, которое не может нарушить никакой демон.

О любовь Бога, наш щит и прибежище Во всех опасностях нашего пути! Вечная любовь, в Тебе мы находим покой, Навсегда в безопасности. навсегда благословенны.

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Один каменщик упал с высоких лесов и лежал с повреждениями, несовместимыми с жизнью. К нему подошел пастор и сказал: «Дорогой друг, я боюсь, что ты умираешь. Я призываю тебя примириться с Богом». «Примириться с Богом! — воскликнул раненый человек. — Да ведь это было сделано уже две тысячи лет назад, когда мой Спаситель умер на кресте. Христос есть мой мир и был таковым с тех пор, как я узнал Его».

Центр нашей безопасности — Христос с Голгофы. В Нем и через Него заблудшие находят искупление, одинокие находят утешение Божьего присутствия и руководства, слабые обретают силу Божьей благодати, и усталые находят покой и мир, которые приходят от уверенности в безусловной Божьей любви.



### УЧЕНИКИ УДЕРЖИВАЮТ УЧЕНИКОВ: УЗНАВАЯ ДРУГ ДРУГА

ЧАСТЬ 1

**Пауласир Абрахам,** доктор богословия в области миссиологии, помощник пастора в Южно-Азиатской адвентистской церкви в Силвер-Спринг, штат Мэриленд, США

а недавно прошедшем саммите по вопросам воспитания, сохранения и восстановления членства внимание всемирной Церкви было обращено на то, что мы потеряли сорок процентов наших членов Церкви. Отчет показал ошеломляющую реальность, что, если бы мы смогли сохранить восемьдесят процентов наших членов Церкви, наше членство сейчас было бы намного больше.

Такая статистика неутешительна и очень болезненна. Мы «обходим море и сушу, дабы обратить хотя одного» (Мф. 23:15), но нам не удается удерживать новообращенных в Церкви. Мне вспоминается вопрос Бога к Каину: «Где Авель, брат твой?» (Быт. 4:9). Тогда это было важным вопросом, но сейчас это еще более актуально. Какой ответ мы могли бы дать в отношении сорока процентов

членов Церкви, которых мы потеряли? Скажем ли мы, как Каин: «я не знаю»? Или скажем: «Разве я сторож брату моему?» (Быт. 4:9). Фактически мы должны быть сторожами наших братьев.

Это первая из серии статей, посвященных тому, как ученикам удерживать учеников. В этих статьях я хочу призвать к зарождению движения «Брат-сторож» с лозунгом: «Сохраним их всех». Для того чтобы этого достичь, я постараюсь предложить простые, практичные, основанные на исследованиях шаги, которые, надеюсь, приведут к воспитанию, сохранению и восстановлению. Я уверен, что через пять лет эта программа может увеличить процент сохранения членства с шестидесяти до восьмидесяти процентов и более в наших общинах по всему миру.

ПРЕСВИТЕР № 2 / 2021 25

#### УКРЕПЛЯЯ СИЛЫ

Обычно при столкновении с проблемой нужно сосредоточиться на ней, чтобы найти решение. Я предполагаю, что будет правильнее сосредоточиться на том, что работает, или на «светлых моментах», которые мы наблюдаем в Церкви.

Мои исследования показали, что влияние семьи и друзей — это светлый момент в Церкви. Элмер Таунс в своей статье, опубликованной в 1986 году, разбирает, каким образом люди приходят в Церковь. Согласно статистике, говорит он, два процента — через рекламу, шесть процентов — благодаря пастору, шесть процентов — благодаря евангельской работе, и восемьдесят шесть процентов — благодаря друзьям или родственникам, которые находятся в Церкви<sup>1</sup>. Влияние друзей и родственников столь же велико в наши дни, как и тогда. В недавно проведенном мною интервью более восьмидесяти процентов опрошенных заявили, что пришли в Церковь благодаря семье и друзьям и что они продолжают посещать Церковь и вместе служить.

Крайне важно, чтобы мы опирались на этот светлый момент в Церкви — семья и друзья, для того чтобы достичь цели в восемьдесят процентов сохранения через пять лет.

Сейчас, когда мы поставили цель, каковы шаги ее достижения?

#### ВАЖНЫЕ ШАГИ

Специалисты по организации процессов Чип и Дэн Хиз говорят: «Большие проблемы редко решаются соизмеримо большими решениями; чаще для их решения необходима последовательность малых решений»<sup>2</sup>. Для нашей Церкви маленькие решения должны строиться на фундаменте семьи и друзей. Я предполагаю, что, если мы будем делать всех в Церкви семьей и друзьями, все будут продолжать приходить, и мы сможем сохранить их. Итак, первый важный шаг — помочь всем узнать друг друга.

#### ЗНАТЬ ДРУГ ДРУГА

Я использую слово «узнавать», чтобы обозначить знакомство или узнавание друг друга в Церкви. Когда я брал интервью у нескольких участников, одно из общих наблюдений заключалось в том, что участники не знают друг друга. К сожалению, это имеет место даже в маленьких церквах. Наиболее частые причины заключаются в том, что мы не замечаем других, не желаем взаимодействовать или что существуют различные группы, которые не связаны друг с другом.

Хотя группы внутри Церкви могут быть благословением, они также могут усложнять общение между теми, кто находится в разных группах. Когда

участник выходит из группы или в Церковь приходит новый человек и не может присоединиться к группе, они часто остаются незамеченными. А зачем кому-то оставаться, если его не замечают?

Каждый член Церкви является частью одного Тела (см. 1 Кор. 12:12), поэтому члены Церкви, знающие друг друга, будут способствовать сохранению членов Церкви в общине.

#### KAK?

Специалист по лидерству Майк Фиглиуоло считает, что может быть сложно узнать отдельных людей. Даже если мы пытаемся узнать больше о них, мир ограничивает эти возможности. У каждого работника перегруженный график работы, практически отсутствует время для личного общения, и вместе с тем он рекомендует: «Пообедайте вместе. Выпейте кофе. Поговорите. Я не говорю вам становиться друзьями с этими людьми. Я просто призываю вас узнать их».

В наших общинах люди сидят с семьей и друзьями. Я предлагаю перемешивать их с другими группами во время различных мероприятий. Так они смогут начать общаться вне своей внутрицерковной группы и проводить время с другими во время церковного обеда или другого общественного мероприятия.

Я рекомендую координатору представить тему, чтобы заставить людей выйти из своих групп и сесть с другими присутствующими. Тематические мероприятия могут быть следующие:

Первый месяц: координатор помещает на каждый стол название месяца до того, как участники пришли в помещение. Затем он вежливо объявляет, что те, кто родился в январе, приглашаются сесть за стол с названием «январь», и так с каждым месяцем.

Второй месяц: координатор размещает на столах даты каждого месяца. И затем просит участников сесть за стол с датой, соответствующей их дню рождения.

Третий месяц: координатор помещает на каждый стол табличку с определенным цветом и предлагает участникам распределиться за столы на основании цвета одежды, которая на них в тот конкретный день.

Различные темы — например буквы, с которых начинаются имена; виды профессий; любимые персонажи Библии — могут быть использованы для побуждения участников садиться каждый месяц за разные столы, тем самым узнавая разных людей в общине. Я считаю, что первый шаг к единству, который поможет одним ученикам сохранять других учеников, — это когда члены Церкви будут узнавать друг друга.

Эллен Уайт точно говорит: «Ни положение в свете, ни права, полученные при рождении, ни национальное или религиозное преимущество не делают

нас членами Божественной семьи, а единственно лишь любовь, распространяющаяся на все человечество»<sup>4</sup>.

 $^1$  Elmer Towns, "Evangelism: The How and Why," in Church Growth State of the Art, ed. C. Peter Wagner (Wheaton, IL: Tyndale, 1986), 43–55.

- <sup>2</sup> Chip Heath and Dan Heath, Switch: How to Change Things When Change is Hard (New York, NY: Currency, 2000), 45.
- <sup>3</sup> Mike Figliuolo, One Piece of Paper: The Simple Approach to Powerful, Personal Leadership (San Francisco, CA: Jossey-Bass, 2011), 148.
  - 4 Эллен Уайт. Отражая Христа, с. 72.

### УЧЕНИКИ УДЕРЖИВАЮТ УЧЕНИКОВ: ЗНАЯ И НАЗЫВАЯ КАЖДОГО ПО ИМЕНИ

#### ЧАСТЬ 2

оследние четыре года каждый вторник с 19:30 до 20:30 в нашем доме собирается малая группа для совместного изучения Библии, молитвы и общения. Регулярно приходят пятнадцать—двадцать человек. За исключением трех или четырех человек, группа всегда примерно одинаковая. Я недавно спросил их: «Кто из вас знает имена всех людей в нашей группе?» Я знал имена всех, но, к моему удивлению, не все знали имена друг друга! Такая картина наблюдается во многих общинах: члены Церкви приходят каждую неделю, поклоняются вместе, но не знают имен друг друга.

В предыдущей статье я писал о том, как помочь членам Церкви узнать друг друга. В этой статье я покажу, как выучить и использовать имена друг друга.

#### ЦЕННОСТЬ ИМЕНИ

На одном из последних мероприятий в нашей общине я должен был провести два розыгрыша призов. Во время первого розыгрыша на сцену поднялся мальчик. Я знал его и обратился к нему по имени. Когда был второй розыгрыш, другой мальчик прибежал на сцену за призом, но я не мог поздравить его по имени. Я был очень смущен, осознав, что его лицо мне знакомо, но я не знаю его имени.

В субботу встречающие стоят в дверях и приветствуют людей. Возможно, это делают пресвитеры. Они раздают бюллетени или приветствуют и желают счастливой субботы по мере того, как люди приходят на служение. Но они редко приветствуют людей по имени. Частично это происходит потому, что люди не привыкли приветствовать других по имени, а частично просто потому, что мы не знаем имен большинства членов Церкви. Хотя приветствие — это хорошо, но приветствие по имени — это восхитительно, и я верю, что это добавляет

ценности. Это один из способов помочь людям почувствовать, что их принимают и ценят.

Во время приветствия в начале служения пастор дает возможность собравшимся поприветствовать друг друга. Большинство людей встают и обмениваются рукопожатием с одним человеком или двумя, а затем возвращаются на свои места. Я спросил некоторых членов Церкви, знали ли они имена людей, которых они приветствуют почти регулярно (поскольку люди обычно сидят на одних и тех же местах каждую субботу). Три четверти опрошенных сказали, что они знают людей в лицо, но не по имени. Они признались, что на самом деле не знают людей, которые сидят на богослужении рядом с ними.

#### ПЕРСПЕКТИВА

Майк Фиглиуоло отмечает, что люди утрачивают свою идентичность, когда мы обращаемся к ним только в соответствии с их статусом или положением (например, сэр, босс и т. д.); данное обращение является обобщенным, взаимозаменяемым. Люди хотят, чтобы их знали за то, кто они, но не в соответствии с ролями, которые они выполняю $t^1$ . Он предлагает провести эксперимент, и в следующий раз, когда вы увидите официанта, курьера или кого-то из сферы обслуживания — с именным бейджиком, при обращении к нему назовите его по имени. Обратите внимание на реакцию человека. Когда мы называем человека по имени, мы придаем особую ценность этому человеку. Фиглиуоло уверяет, что человек будет намного более заинтересован в выполнении вашей просьбы просто потому, что вы назвали его по имени $^2$ .

«Бог знает каждого человека по имени»<sup>3</sup>. Он назвал Авраама по имени (см. Быт. 22:1). Он обращается к Моисею по имени (см. Исх. 3:4). Он зовет

Самуила по имени (см. 1 Цар. 3:4). Иисус призывает Ананию по имени (см. Деян. 9:11). Поскольку Он ценит людей, называя их по имени, я верю, что Он хотел бы, чтобы мы обращались друг ко другу по имени.

#### ПРЕДЛОЖЕНИЕ

Я предлагаю, чтобы руководители помогали своим членам Церкви узнавать имена друг друга и обращаться по имени. Один из эффективных способов заключается в том, чтобы обеспечивать каждого именным бейджем: членов церкви, гостей и даже пасторов. Аргумент в пользу такого предложения: как мы можем не знать имен?

Использование бейджей с именами можно начать с малого — на субботней школе, репетиции хора или служении малой группы. Затем, когда люди начинают принимать эту идею, следует представить ее всей Церкви. Именные бейджи особенно полезны для новых людей. Члены Церкви могут обращаться к ним по имени с первого дня, и новички могут обращаться к другим по имени, тем самым вовлекаясь в общение. Знать имена всех собратьев наизусть на самом деле великолепно.

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

В обсуждении, касающемся этой конкретной темы, пастор описал мне недавнюю ситуацию. Он заметил в Церкви новую женщину, подошел, поздоровался и спросил, как ее зовут. Она назвала свое имя и сказала, что рада быть в Церкви первый раз. Когда она вернулась на следующей неделе, пастор случайно увидел ее и поприветствовал по имени. Она была приятно удивлена и спросила, как он вспомнил ее имя в такой большой Церкви, причем встретив ее всего один раз до этого. Она не только начала посещать Церковь регулярно, но также стала активно вовлеченным в служение членом Церкви.

Сейчас мы все знаем друг друга. Мы знаем имена друг друга и понимаем важность их использования. Но мы все еще не знаем друг друга по-настоящему, пока не поделимся своими историями. Это тема, которую мы будем рассматривать в следующей статье.

- <sup>1</sup> Mike Figliuolo, One Piece of Paper: The Simple Approach to Powerful, Personal Leadership, 1st ed. (San Francisco, CA: Jossey-Bass, 2011), 148.
  - <sup>2</sup> Там же, с. 149.
  - <sup>3</sup> Эллен Уайт. Служение исцеления, с. 229.

### УЧЕНИКИ УДЕРЖИВАЮТ УЧЕНИКОВ: ДЕЛЯСЬ ИСТОРИЕЙ

#### ЧАСТЬ 3

Было начало первого ночи, когда внезапно раздался телефонный звонок. Я поднял трубку, пробудившись от глубокого сна. Знакомый голос извинился, что потревожил в столь поздний час, и спросил, можем ли мы поговорить. Я встал с кровати, прошел в библиотеку, и мы начали разговаривать. Человек поделился своими переживаниями. Прошел час. Я вздохнул, пытаясь закончить разговор. Но он попросил меня побыть с ним еще немного. Он делился своей историей на протяжении более полутора часов, затем мы завершили разговор молитвой.

#### ОБМЕН ИСТОРИЯМИ

Люди хотят делиться своими историями. Возможно, этого желает человек, сидящий рядом с вами в Церкви. Даже когда члены Церкви знают друг друга и обращаются друг к другу по имени, они, возможно, не имеют представления о радостях и переживаниях окружающих. Мы замечаем

это только тогда, когда делимся историями, но такие возможности в Церкви представляются нечасто. Делясь историями, мы не только узнаем имена других, но и то, кем они являются.

Библия предлагает нам делиться своими историями друг с другом. Псалмопевец говорит: «Так да скажут избавленные Господом, которых избавил Он от руки врага» (Пс. 106:2). Апостол Павел делится своей историей всякий раз, когда предоставляется возможность (см. Деян. 26), и люди слушают. Павел наставляет: «Носите бремена друг друга, и таким образом исполните закон Христов» (Гал. 6:2). Нести бремя означает помочь другому в его сложной ситуации эмоционально и духовно. Это означает делиться тем, что на сердце, сердечным бременем, с тем, кому мы доверяем.

Джошуа Говин пишет в своем труде «Психология сегодня», что, когда кто-то делится своей историей с другом, он передает свой опыт непосредственно в

разум слушателя. Рецепторы слушателя воспринимают то, что чувствует тот, кто делится историей. Слушатель сопереживает рассказчику<sup>1</sup>. Филип Пуллман поддерживает Говина, говоря: «После еды, крыши над головой и общения возможность поделиться историей — это то, в чем мы нуждаемся больше всего в мире»<sup>2</sup>. Далее он говорит, что возможность поделиться историями сближает людей. Когда люди открыто делятся своими опытами, трудностями, надеждами и радостями, они объединяются на более глубоком уровне<sup>3</sup>. Я верю, что более глубокий уровень включает личную духовную практику4. Делясь личными историями, как рассказчик, так и слушающий развивают доверие и чувство принятия и единства. Когда один делится с полным доверием, другой отвечает взаимностью. Создается благоприятная обстановка для дальнейших разговоров и молитв. Я знаю, что, когда мы делимся историями, возникает вероятность распространения сплетен. Но, когда делятся историей с молитвой, люди перестают делиться повседневными историями с другими и начинают делиться духовными историями, которые изменяют жизнь.

#### КАЯМУЯ

В моей Церкви я ввел так называемое время каямуя. Это пятнадцатиминутный промежуток времени между субботней школой и проповедью. «Каямуя» означает «болтовня». Эти пятнадцать минут отведены для дружеского общения, которое скрепляет церковь. Я чувствую, что именно тогда Божий народ делится историями и объединяется как единое Тело Христово. Когда предоставляется возможность поделиться с другим человеком своей историей, уровень принятия между членами Церкви значительно улучшается. Искренний обмен также может защитить от сплетен и осуждения. Обмен историями объединяет людей, особенно тех, кто чувствует себя одиноко, покинутыми и ненужными, давая им возможность назвать кого-то доверенным лицом и почувствовать себя частью общины.

#### АДВЕНТИСТСКОЕ НАСЛЕДИЕ

«Социальные встречи» или «Адвентистские отели» были ключом к принятию и вовлеченности среди первых адвентистов. Они играли важную роль в росте адвентистского движения. Социальные встречи проводились в местах богослужений. Такие встречи были неформальными богослужениями, где верующие вместе молились и делились личными свидетельствами<sup>5</sup>. Адвентистские отели были просто домами адвентистов, где они собирались на свои ежеквартальные встречи. Многие верующие оставались ночевать в таких домах, где имелись

дополнительные кровати. Все женщины помогали по хозяйству. Было множество интересных тем для общения. На таких встречах укреплялась дружба, которая никогда бы не была разрушена<sup>6</sup>.

### ПОЗВОЛЬТЕ ПОДЕЛИТЬСЯ НАШЕЙ ИСТОРИЕЙ

Обмен историями может быть частью обычного богослужения: во время приветствия пастор просит членов Церкви обратиться к кому-то, кто не является членом семьи, и задать конкретный вопрос для завязывания беседы. Пастор предлагает вопрос, который носит не сильно личный характер и может помочь начать беседу. Такими вопросами могут быть следующие:

- 1. Как прошла ваша неделя?
- 2. Сталкивались ли вы с какими-то особенными сложностями?
- 3. Расскажите мне что-нибудь интересное, что произошло с вами на этой неделе.
  - 4. Какое у вас хобби?
  - 5. Что вам больше всего нравится в Церкви?
  - 6. Какое ваше любимое блюдо? Почему?
- 7. Что помогает вам в вашем духовном путешествии?

План воплощается в жизнь, и после того, как люди привыкнут к такому виду общения, вопросы могут становиться более личными, затрагивающими эмоции. Это упражнение позволяет людям узнавать друг друга, объединяться, сближаться и начать чувствовать себя принятыми.

Эллен Уайт говорит, что наша любовь, охватывающая все человечество, доказывает, что мы являемся членами семьи Бога<sup>7</sup>. Как только члены Церкви достигают этого уровня, существует намного большая вероятность, что они останутся в Церкви, поскольку у них будут друзья, с которыми они могут делиться своими радостями и переживаниями.

- <sup>1</sup> Joshua Gowin, "Why Sharing Stories Brings People Together," Psychology Today, June 6, 2011.
- <sup>2</sup> Philip Pullman, "Sharing Stories to Bring Us Together," Family Councils Ontario, February 15, 2017, https://fco.ngo/blog/sharingstories-bring-us-together.
  - <sup>3</sup> Там же.
- <sup>4</sup> Greg L. Hawkins and Cally Parkinson, Reveal: Where Are You? (Published by Willow Creek Association, 2007), 70.
- <sup>5</sup> Theodore Levterov, "Early Adventist Worship, 1845–1900," in Worship, Ministry, and the Authority of the Church, ed. Ángel Manuel Rodríguez, Studies in Adventist Ecclesiology 3 (Silver Spring, MD: Biblical Research Institute, 2016), 55–79.
- <sup>6</sup> Luella B. Priddy, "Stories of a Pioneer Church," Youth Instructor, January 19, 1926, 10.
  - 7 Эллен Уайт. Служение исцеления, с. 104.



# СЛУЖЕНИЕ ДИАКОНОВ И ДИАКОНИС

Эллен Уайт

#### ЧАСТЬ 1

Служение диаконов и диаконис началось в апостольские времена и было связано с различными видами служения в ранней Церкви. Общепринято мнение, что работа диаконов началась с того, что апостолы выбрали семь человек, включая Стефана и Филиппа, для участия в благотворительной деятельности Иерусалимской церкви (см. Деян. 6:5-7). Позже в Новом Завете также упоминается служение женщин-диаконис, таких как Фива (см. Рим. 16:1). Таким образом, служение диаконов и диаконис является библейским по происхождению. Полностью обращенная жизнь в благочестии, нравственная и духовная праведность, отождествление с Божьим народом и Его делом, а также мудрость и проницательность — вот некоторые из важнейших качеств тех, кто призван к руководству Церковью. Ниже представлены бесценные мысли о значении служения диаконов и диаконис для жизни Церкви. Эта подборка, за исключением подзаголовков, взята из книги Эллен Уайт «Деяния апостолов», с. 87-96.

«В эти дни, когда умножились ученики, произошел у Еллинистов ропот на Евреев за то, что вдовицы их пренебрегаемы были в ежедневном раздаянии потребностей» (Деян. 6:1).

#### ВЫЗОВЫ РАСТУЩЕЙ ЦЕРКВИ

В первоапостольской Церкви были представители всех сословий и многих национальностей. Во время излития Святого Духа в Пятидесятницу «в Иерусалиме... находились Иудеи, люди набожные, из всякого народа под небесами» (Деян. 2:5). Среди иудеев, собравшихся в Иерусалиме, были те, кого обычно называли еллинистами. Между ними и иудеями Палестины давно существовали недоверие и даже антагонизм.

Сердца обращенных в результате служения апостолов были смягчены и объединены христианской любовью. Несмотря на прежние предубеждения, все находились в согласии друг с другом. Сатана знал, что, пока будет существовать это единство, он не сможет воспрепятствовать распространению евангельской истины; и он сделал ставку на традиционные предрассудки, надеясь посеять раздор в Церкви.

Когда число учеников возросло, врагу удалось возбудить подозрения в сердцах некоторых обращенных, которые раньше были склонны завидовать своим братьям по вере и придираться к их духовным наставникам, поэтому «произошел у Еллинистов ропот на Евреев». Причиной жалоб

было мнимое пренебрежение греческими вдовицами при ежедневном распределении материальной помощи. Любое неравенство противоречило бы духу Евангелия, однако сатане удалось возбудить подозрения. Нужно было принять срочные меры, чтобы устранить все причины для недовольства, лишить врага возможности сеять раздоры между верующими.

#### ОРГАНИЗАЦИЯ ЭФФЕКТИВНОГО СЛУЖЕНИЯ

Ученики Иисуса столкнулись с кризисом в своей работе. Под мудрым руководством апостолов, которые сообща трудились в силе Святого Духа, дело, порученное вестникам Евангелия, быстро развивалось. Церковь все время пополнялась новыми людьми, и это возлагало дополнительное бремя на тех, кто нес ответственность за паству. Один человек или даже группа людей не могли в одиночку нести это бремя, не подвергая опасности будущее благополучие Церкви. Возникла потребность в перераспределении ответственности, которую так долго и верно несли несколько человек в первые дни существования Церкви. Апостолы должны были предпринять важный шаг для усовершенствования евангельского порядка в Церкви, возложив на других часть того бремени, которое до сих пор несли лишь они сами.

Созвав верующих, апостолы, ведомые Святым Духом, предложили по-другому организовать все имеющиеся в Церкви силы. Пришло время, сказали они, когда духовных руководителей, надзирающих за всей Церковью, надо освободить от обязанности распределять средства и от прочих подобных нагрузок, чтобы ничто не отвлекало их от проповеди Евангелия миру. «Итак, братия, сказали они, — выберите из среды себя семь человек изведанных, исполненных Святого Духа и мудрости: их поставим на эту службу; а мы постоянно пребудем в молитве и служении слова» (Деян. 6:3, 4). Этот совет приняли, и посредством молитвы и возложения рук семь избранных мужей были торжественно посвящены на диаконское служение.

#### РЕЗУЛЬТАТ РАЗДЕЛЕННОГО ЛИДЕРСТВА

Назначение семи ответственных за благотворительную деятельность принесло Церкви большие благословения. Эти служители тщательно изучали нужды каждого, а также общее финансовое положение Церкви. Своим мудрым руководством и примерным поведением они оказали неоценимую

помощь другим служителям, направляя различные виды деятельности Церкви в единое русло.

Этот шаг был сделан по воле Божьей, ибо сразу же принес добрые плоды: «Слово Божие росло, и число учеников весьма умножалось в Иерусалиме; и из священников очень многие покорились вере» (Деян. 6:7). Такая жатва душ стала возможной благодаря тому, что апостолы обрели большую свободу, а также благодаря усердию и духовной силе семи диаконов. Диаконам надлежало заботиться о нуждах бедных, но это не мешало им учить и наставлять людей в вере, на что они имели полное право. Они ревностно взялись за дело и достигли большого успеха.

Первоапостольской Церкви было доверено постоянно создавать очаги света и благословения везде, где встречались честные души, желающие посвятить себя служению Христу. Евангелие должно было проповедоваться всему миру, и вестники Креста могли надеяться на успех своей важной работы лишь в том случае, если они будут все время объединены узами христианского братства, являя миру пример единства со Христом в Боге. Разве их Божественный Наставник не молился Отцу: «Соблюди их во имя Твое, *mex*, которых Ты Мне дал, чтобы они были едино, как и Мы» (Ин. 17:11)? И разве Он не сказал о Своих учениках: «Мир возненавидел их, потому что они не от мира» (17:14)? Разве Он не молил Отца о том, чтобы они были «совершены воедино», «да уверует мир, что Ты послал Меня»? (Ин. 17:23, 21). Их духовная жизнь и сила зависели от тесной связи с Тем, Кто поручил им проповедовать Евангелие.

Только объединившись со Христом, ученики могли надеяться, что их будет сопровождать сила Святого Духа и ангелы небесные будут сотрудничать с ними. С помощью этих Божественных сил они могли идти в мир сомкнутыми рядами и одержать победу в борьбе, которую им предстояло непрестанно вести с силами тьмы. Если они будут продолжать трудиться сообща, небесные вестники пойдут пред ними, прокладывая путь; сердца окажутся подготовлены к принятию истины, и многие будут приобретены для Христа. Если они сохранят единство, Церковь будет «блистающая, как заря, прекрасная, как луна, светлая, как солнце, грозная, как полки со знаменами» (Песн. 6:10). Ничто не могло воспрепятствовать ее росту. Церковь одерживала победу за победой, чудесно исполняя свою Божественную миссию — проповедовать Евангелие миру.

31

# ЗАЯВЛЕНИЕ ЦЕРКВИ АСД О ДОВЕРИИ ДУХУ ПРОРОЧЕСТВА



ы, делегаты 56-й сессии Генеральной Конференции адвентистов седьмого дня, собравшиеся в городе Утрехт, выражаем хвалу и благодарение Богу за Его милостивый дар Духа пророчества.

В главе 12 книги Откровение Иоанн определяет Церковь последнего времени как «Остаток», «сохраняющий заповеди Божии и имеющий свидетельство Иисуса Христа» (ст. 17). Мы верим, что в этом кратком пророческом описании Иоанн изображает Церковь адвентистов седьмого дня, которая не только соблюдает «заповеди Божии», но также «имеет свидетельство Иисусово», являющееся «духом пророчества» (Откр. 19:10).

В жизни и служении Эллен Уайт (1827–1915) мы видим исполнение Божьего обетования ниспослать

Церкви Остатка Дух пророчества. Хотя Эллен Уайт не претендовала на право называться пророком, мы верим, что она выполняла пророческое служение и не ограничивалась этим. Она писала: «Мое служение предполагает нечто значительно большее, чем деятельность пророка. Я считаю себя вестницей, которой Господь доверил передавать вести для Его народа» (Избранные вести, т. 1, с. 36); «если другие называют меня так [пророчицей], я не вступаю с ними в полемику» (там же, с. 34); «мне действительно поручено осуществлять функции пророка, но мое служение не ограничивается этим» (там же, с. 36).

Основная обязанность Эллен Уайт состояла в том, чтобы обращать внимание людей на Священное Писание. Она отмечала: «Недостаточно внимания уделяется Библии, и Господь дал малый свет, чтобы привести мужчин и женщин к большему свету» (*Review and Herald*, 20 января 1903 г.). Эллен Уайт верила, что хотя ее труды — это «малый свет», но они освещают путь, а источником этого света является Бог.

Мы, адвентисты седьмого дня, верим, что «в Своем Слове Бог сообщил человечеству все, что необходимо знать для спасения. Священное Писание должно быть принято как авторитетное и безошибочное откровение Его воли. С ним следует соизмерять наши поступки, оно должно служить путеводителем к истине и эталоном нашей жизни» (Великая борьба, с. 7). Мы считаем библейский канон завершенным. Однако, как и современники Эллен Уайт, мы также полагаем, что ее произведения являются Богоданным авторитетным источником для праведной жизни и следования библейскому учению. Поэтому мы рекомендуем, чтобы:

- 1. наша Церковь искала силы Святого Духа, которая позволит нам более полно использовать в собственной жизни Боговдохновенную мудрость, содержащуюся в трудах Эллен Уайт;
- 2. предпринималось больше усилий по изданию и распространению этих трудов во всем мире.

Это заявление было утверждено и принято на сессии Генеральной Конференции в г. Утрехт (Нидерланды) 30 июня 1995 г.

#### ВОЗНЕСИ ХВАЛУ И СЛАВУ

(№5 в сборнике «Гимны надежды»)

Генри Ф. Лайт (1792-1847)

- Вознеси хвалу и славу, Честь Творцу, душа моя, Он от мук тебя избавил Воспевай Его всегда. Слава, слава, аллилуйя! Славьте Господа Христа.
- Он нас нежно охраняет, В город вечный нас ведёт, Он надежду посылает, Всё для счастья нам даёт. Слава, слава, аллилуйя Сердце радостно поёт.
- З Славу Божью созерцая, Все склонитесь перед Ним Жизнь блаженная, святая Нам даётся Им одним. Слава, слава, аллилуйя! Пусть звучит хвалебный гимн!

Основанный на псалме 103, этот величественный гимн хвалы, вероятно, звучал в начале торжественных церемоний больше, чем все другие гимны на английском языке. Именно этим произведением открылась свадебная церемония королевы Елизаветы II в Вестминстерском аббатстве 20 ноября 1947 года — ровно через 100 лет после смерти автора Генри Лайта. Гимн впервые появился в сборнике новых переложений псалмов Лайта, опубликованном в 1833 году, и передает величие псалма в незабываемых стихах. Он объемлет время, вечность, Бога и человека, а его последняя строфа описывает возвышенное качество подлинной религии. Одним широким росчерком пера автор объединяет всю сотворенную Вселенную в единой хвале.

История написания духовных гимнов Лайтом началась в Корнуолле, куда он приехал из Дублина в 1823 году. В течение следующих двадцати четырех лет он служил викарием в Бриксхеме, рыбном порту Девон. В возрасте 25 лет молодой служитель пережил особый религиозный опыт после смерти товарища-священника. По его словам, смерть друга, «который умер счастливым с мыслью о том, что есть Тот, Кто искупил его грехи», побудила его резко изменить свои привычки в подходе к изучению Библии и манере проповеди.

В этой деревне было написано большинство из его 81 гимна, в том числе и «Пребудь со мной» (Abide With Me, ГН №192). Будучи пастором грубых мужчин, рыболовные угодья которых были бурными водами Атлантики, он также руководил воскресной школой, в которой было почти 800 детей и 70 учителей. Из-за неимоверного напряжения его здоровье пошатнулось, и он умер от туберкулеза в возрасте 54 лет.

# источник жизни



#### ВЕРОУЧЕНИЕ СВЯЩЕННОГО ПИСАНИЯ

Ханс Хайнц, Даниэль Хайнц

143х215 мм, 416 с., тв. переплет

«Гибель народу без Слова Божия», – говорил русский писатель Федор Достоевский. Правоту его слов доказала история. Данная книга отвечает на самые разнообразные вопросы, касающиеся Библии. Она по праву считается одним из основных учебников для знакомства с вероучением Церкви адвентистов седьмого дня. На протяжении многих лет она дополнялась и издавалась большими тиражами.



# ЧТО БИБЛИЯ ГОВОРИТ О...

Марк Финли

163х235 мм, 432 с., тв. переплет

Есть ли жизнь после смерти? Будет ли конец света? Заботится ли о нас Бог или мы брошены на произвол судьбы?

Книга представляет собой справочник самых частых, сложных, интересных и важных вопросов, освещаемых в Библии. В ней собраны ответы на 450 вопросов о Боге и вере, жизни и смерти, настоящем и будущем. Каждый ответ полностью основан на Ветхом и Новом Заветах и дополнен перечнем библейских текстов.



#### Три способа купить книги издательства «Источник жизни»:

- Посетите наш интернет-магазин: www.7knig.org
- Позвоните нам на бесплатную горячую линию: 8-800-100-54-12.
- Спрашивайте книги в местном книжном центре.

МЫ РАДЫ СОТРУДНИЧАТЬ С ВАМИ!