Nº32 (1/2023)

# ПРЕСВИТЕР

ЖУРНАЛ ЦЕРКВИ ХРИСТИАН АДВЕНТИСТОВ СЕДЬМОГО ДНЯ



Журнал издается Пасторской ассоциацией Евро-Азиатского дивизиона (отделения) Церкви христиан адвентистов седьмого дня совместно с журналом «ELDER'S DIGEST» (США).

#### ЧИТАЙТЕ В НОМЕРЕ

- Т СЛОВО ПАСТЫРЯ Книга Богом мне дана... И.В. Медвидь
- ТЕМА НОМЕРА Служение «Школы Библии» в общине это выполнение Великого поручения Христа В. Козаков
- ПРАКТИЧЕСКОЕ СЛУЖЕНИЕ Служение тем, кто живет в страхе и беспокойстве Торбен Бергланд
- 15 в помощь пресвитеру Серия проповедей о Христе в книге Откровение Рекс Эдвардс
- Откровение: книга о Христе-Победителе
   Откровение: победы Христа-Победителя
   Откровение: заповеди блаженства
   Христа-Победителя
- 21 Откровение: торжество Христа-Победителя
- **23** ПРАКТИЧЕСКОЕ ХРИСТИАНСТВО **Радость послушания** *Томас Р. Шеперд*
- 26 ДИАКОНЫ И ДИАКОНИСЫ Диаконы и диаконисы в раннем адвентизме (часть 2) Винсент Уайт-старший
- **28** ПРАКТИЧЕСКОЕ СЛУЖЕНИЕ **Наставничество пресвитера, преобразующее жизнь** *Гарфилд Браун*
- ПРАКТИЧЕСКОЕ ХРИСТИАНСТВО Мировоззрение через призму вечности Джозеф Киддер и Кэтлин Кэмпбелл Уикли

Главный редактор Виктор Козаков

**Ответственный редактор** Виктор Кацал

Редакционная коллегия

Андрей Арфаниди Эдуард Симинюк Даниил Павелко Андрей Козев Иван Медвидь Андрей Молдавану Виталий Пацукевич Гагик Бадалян Борис Чараия

**Переводчик** Лариса Голубева **Редактирование** *Татьяна Сергеева* 

**Корректура** Валерия Мелешкина

Дизайн и верстка Андрей Сущенко

Адрес редакции: Россия, 107589, Москва, ул. Красноярская,3. Тел. (495) 768-81-69 E-mail: vkozakov@esd.adventist.org

Отпечатано в типографии издательства «Источник жизни Евро-Азиатского дивизиона (отделения) Церкви АСД. Тираж 3000 экз.

# ОБРАЩЕНИЕ РЕДАКТОРА

Оставляя землю, Иисус дал Своим ученикам Великое поручение: «Итак, идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа, уча их соблюдать всё, что Я повелел вам» (Мф. 28:19, 20). В этих словах Господа хорошо просматривается идея обучения («научите», «уча»), основанная на поручении Иисуса.

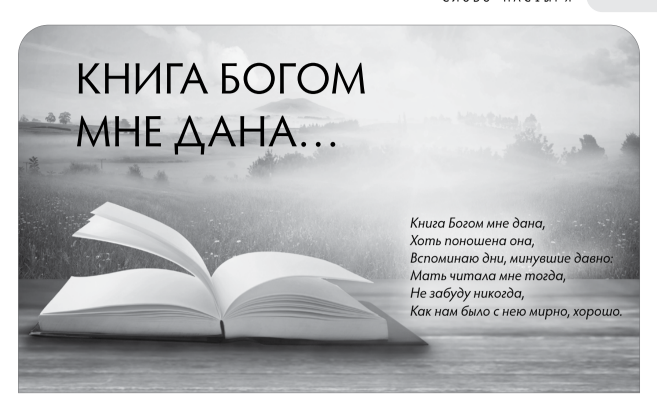
Обучение учеников было одной из важнейших сторон служения Самого Христа. В начале Своего публичного служения на земле Иисус призвал учеников (см. Лк. 6:13). Христос создал школу служения, в которой Сам учил Своих последователей. Иисус показывал им личный пример служения, призывал к праведной жизни и обучал Писанию. Школа Иисуса с самого начала была «Школой Библии».

Изучение и преподавание Священного Писания стало основным занятием апостолов после вознесения Христа, и по замыслу Спасителя это должно было оставаться главным служением Его Церкви во все времена. Это должно быть содержанием и формой жизни Его Церкви. Оно должно быть всеобъемлющим («все народы»), не знающим ни временных, ни географических границ. Именно через обучение Слову Божьему тех, кто не знает Христа и не принял Его в свое сердце, Церковь исполняет Великое поручение и свою миссию.

Поэтому сегодня Господь призывает каждого из нас как лидеров общин и руководителей Его Церкви организовать и развивать в своей общине служение по преподаванию библейских уроков в «Школе Библии». «Каждая община должна быть школой подготовки христианских работников. Каждого члена Церкви следует обучать проведению библейских уроков» (Уайт Э. Служение исцеления. С. 149).

Мы призваны быть примером в этом служении, лично преподавая библейские уроки и вдохновляя наших братьев и сестер к этому.

С уважением, Виктор Козаков, секретарь Пасторской ассоциации Евро-Азиатского дивизиона



И. В. Медвидь, секретарь Пасторской ассоциации, Дальневосточный унион церквей

торжеством и большим вдохновением мои родители пели нам этот чудесный псалом. Прошли годы, а псалом до сих пор вспоминается... Мы вспоминаем родителей, их стремление к Богу живому, их желание, чтобы дети полюбили эту Божественную книгу. И эта память уже никогда не исчезнет. Родители смогли заложить в наше сознание очень важную мысль о том, что успеха и благословения в жизни можно достичь только в общении с Господом, регулярно читая Его Слово и искренне молясь Ему.

Для многих людей одна из основных задач в жизни — где взять хлеб насущный, чтобы прокормить семью? Ради этого люди готовы на многое.

Библейская история наполнена описаниями ситуаций, когда Господь насыщал, кормил и исцелял физически. Иисус всегда совершал удивительное, но люди не всегда понимали Его.

Большинство людей шли к Иисусу не за хлебом жизни. Они просто видели Его чудеса и шли за Ним в надежде увидеть еще какое-нибудь чудо и насытиться.

В Евангелии от Иоанна 6:1–15 описана важная история из жизни Иисуса.

«После сего пошел Иисус на ту сторону моря Галилейского, в окрестности Тивериады. За Ним последовало множество народа, потому что

видели чудеса, которые Он творил над больными. Иисус взошел на гору и там сидел с учениками Своими. Приближалась же Пасха, праздник Иудейский. Иисус, возведя очи и увидев, что множество народа идет к Нему, говорит Филиппу: где нам купить хлебов, чтобы их накормить? Говорил же это, испытывая его; ибо Сам знал, что хотел сделать. Филипп отвечал Ему: им на двести динариев не довольно будет хлеба, чтобы каждому из них досталось хотя понемногу» (Ин. 6:1–7).

Иисус нигде не оставался незамеченным. Но удивляться совершенным чудесам и верить в Иисуса — это разные вещи. Как печально, если мы удивлением подменяем веру в живые личностные отношения с Богом. Иисус, каждый раз совершая чудо, обращал внимание людей на то, чтобы их вера возрастала, если только они примут Его слова в свои сердца и поразмышляют над ними.

А как поступать, если люди приходят в Церковь изучать Слово Божье, а на самом деле ищут своей выгоды? Иисус даже таких не прогонял, но вежливо учил и наставлял их.

Еще более серьезный вопрос: как быть, когда перед человеком стоит выбор — проявить верность Богу и Его Слову и потерять что-то в этой жизни или пойти на компромисс с волей Божьей?

Вестница Божья дает такой совет:

«"Не хлебом одним будет жить человек, но всяким словом Божиим". Часто последователь Христа оказывается в условиях, не позволяющих ему одновременно служить Богу и продолжать заниматься своими мирскими делами. Иногда кажется, что, повинуясь заповедям Божьим, он может лишиться материального достатка, и сатана попытается внушить человеку: вот случай, когда ты должен пожертвовать своими убеждениями. Но единственное, на что мы можем смело положиться в этом мире, — это Слово Божье. "Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам". В земной жизни отступление от воли нашего Небесного Отца приносит несчастья. И когда мы убедимся в силе Его слова, то не будем внимать внушениям сатаны и думать только о пропитании или спасении собственной жизни. Оказавшись в трудной ситуации, мы зададимся вопросом: что говорит Бог, каково Его обетование? Зная ответ на этот вопрос, мы будем повиноваться первому и доверяться второму» (Уайт Э. Желание веков. С. 121).

«Один из учеников Его, Андрей, брат Симона Петра, говорит Ему: здесь есть у одного мальчика пять хлебов ячменных и две рыбки; но что это для такого множества?» (Ин. 6:8, 9).

Как известно, этого мальчика к Иисусу привел Андрей. Мальчик пришел с хлебами и рыбками. Да, это был скудный паек, и разделить его даже с учениками казалось невозможным. Андрей знал одно — Иисус может сделать больше, чем это можно себе предположить.

Говорить и вступать в прения часто мог и Петр, но в данном случае молчит Петр, молчат все. «Христос заповедал нам через пророка: "Раздели с голодным хлеб твой" и "напитаешь душу страдальца"; "Когда увидишь нагого, одень его" и "скитающихся бедных введи в дом" (Ис. 58:7, 10). Он сказал нам: "Идите по всему миру и проповедуйте Евангелие всей твари" (Мк. 16:15). Но как часто мы падаем духом и теряем веру, когда видим, сколь велика нужда и сколь скудными средствами мы располагаем. Подобно Андрею мы смотрим на пять ячменных хлебов и две маленькие рыбки и восклицаем: "Что это для такого множества?" Часто мы колеблемся, не желая отдать все, что имеем, тем более себя, боясь жертвовать для других. Но Иисус заповедал нам: "Вы дайте им есть". Его повеление — это обетование, подкрепленное силой, которая способна накормить множество людей на берегу моря» (Желание веков. С. 39).

Теперь пришло время действовать. Задачей учеников было четко выполнить указания Иисуса.

«Иисус сказал: велите им возлечь. Было же на том месте много травы. Итак возлегло людей числом около пяти тысяч. Иисус, взяв хлебы и воздав благодарение, раздал ученикам, а ученики возлежавшим, также и рыбы, сколько кто хотел» (Ин. 6:10, 11).

Очевидно, что после молитвы Иисуса, когда Он стал раздавать пищу ученикам, она вдруг стала умножаться. Скудное количество пищи Иисус смог умножить во сто крат.

«Христос, окруженный голодной толпой у моря, преподал Своей жизнью урок гостеприимства. Он не направил их неподкрепленными по домам. Он сказал Своим ученикам: "Вы дайте им есть" (Мф. 14:16). И, проявив Свою творческую силу, Он предоставил достаточно пищи, чтобы удовлетворить их нужду. И все же — как проста была данная Им пища! Там не было ничего роскошного. Тот, Кто имел все возможности неба, мог по Своему повелению сотворить для людей самый богатый пир. Но Он дал им только то, что было необходимо, что являлось повседневной пищей рыбаков, живущих у моря» (Христианский дом. С. 16).

Иисус использовал добровольный дар этого безымянного мальчика. И есть две причины, почему Иисус взял хлеб именно от этого мальчика. Во-первых, так была вознаграждена вера этого мальчика. Мальчик отдал Иисусу все, что имел, но он не лишился своей пищи. Он снова ее обрел, столько, сколько ему было нужно. Отдавая, мы можем послужить нуждам других. А если мы ничего Ему не отдаем, мы ничего и ждать от Него не можем.

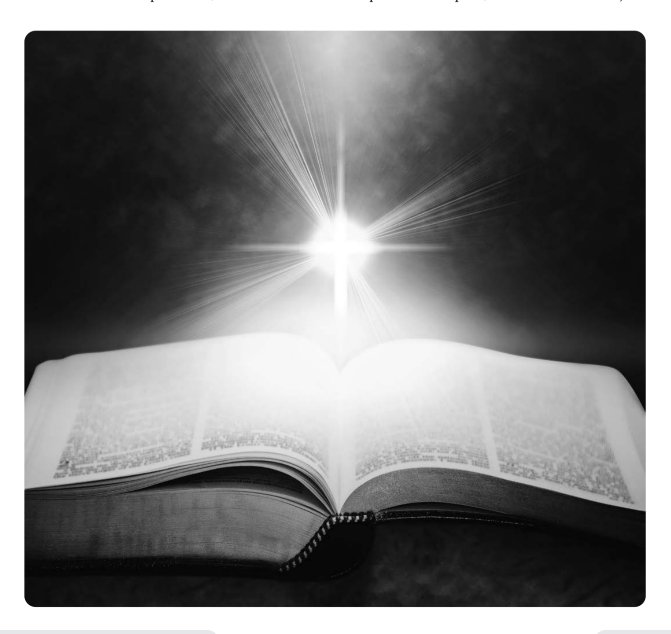
«Как часто сжимаются наши сердца, когда мы видим нужду бедных, невежественных, страдающих недугами. Мы спрашиваем: "Какая польза от наших слабых сил и убогих запасов, как нам победить эту ужасную нужду? Не лучше ли нам подождать, пока придет кто-нибудь более способный, чтобы организовать это дело, или пока не появится организация, которая взялась бы за это?" Христос говорит: "Вы дайте им есть". Используйте те средства, то время, те способности, которыми вы располагаете. Принесите ваши ячменные хлебы к Иисусу» (Служение исцеления. С. 141).

Во-вторых, хлеб был символом тела Иисуса, Который будет вознесен на крест. Иисус сошел на нашу землю в такой же плоти и крови, как у меня и у вас, со всей физической слабостью и недостатками. И пшеница — это нечто большее, чем телесная пища. Хлеб выполняет столько назначений! Хлеб стал для нас средством единения людей, потому что люди преломляют его за общей трапезой. Хлеб стал для нас символом величия труда, потому что добывается он в поте лица. Хлеб стал для нас непременным спутником сострадания, потому что его раздают в годину бедствий. Вкус разделенного хлеба не сравним ни с чем.

Мы уже не раз говорили, что Иисус провозгласил, что Он есть Хлеб жизни. Он есть этот Хлеб. Христос, пригвожденный ко кресту, дает людям жизнь. Его Голгофская жертва есть этот Хлеб, Хлеб, который насыщает духовно всех, кто ищет с Ним отношений через Слово, кто осознает себя духовно нищим, духовно голодным и нуждающимся во Христе.

Так какую же пищу сотворил Иисус для народа? Какой это был хлеб? Это был простой ячменный хлеб. Ячменный хлеб считался пищей для бедняков. Знатные иудеи не любили этот хлеб. Они даже говорили между собой: «Пшеница для человека, а ячмень — для скота!» Иисус же накормил людей именно пищей для бедняков. Этим Он показал, что готов удовлетворить всякую нужду человека, Он не обещал сделать богатыми Своих детей, но Он пообещал позаботиться о них в момент самой большой нужды.

«И когда насытились, то сказал ученикам Своим: соберите оставшиеся куски, чтобы ничего не пропало. И собрали, и наполнили двенадцать



коробов кусками от пяти ячменных хлебов, оставшимися у тех, которые ели» (Ин. 6:12, 13).

Иисус дал понять, что ничего не должно пропасть. Христос указал на то, что даже тогда, когда Он накормил народ хлебами, у Него еще достаточно пищи, чтобы накормить людей снова. Тем самым Он показал величие Своей жертвы. Его жертвы всегда достаточно для нашего спасения, когда мы понимаем свою глубочайшую нужду в ней.

Иисус показал перед Своими учениками и перед народом нечто великое. По **Его замыслу** этим чудом Иисус хотел пробудить народ задуматься о хлебе духовном, которым Мессия был готов наполнить их духовную нищету.

Кажется, можно поставить точку в этой истории. Люди накормлены. Все сыты и довольны. Многие должны были уверовать в Него и принять Его. И не только как великого распорядителя над ячменными хлебами, но и как Господа своей жизни. Кажется, к этому вело чудо Иисуса. Разве не так?

«Тогда люди, видевшие чудо, сотворенное Иисусом, сказали: это истинно Тот Пророк, Которому должно прийти в мир. Иисус же, узнав, что хотят прийти, нечаянно взять его и сделать царем, опять удалился на гору один» (Ин. 6:14, 15).

Проблема была в том, что они решили сделать Его царем. Но разве это плохо? Сделать царем Того, Кто из ничего удовлетворяет наши потребности?

Все дело в том, что Иисус столкнулся здесь с тем же самым искушением, с которым к Нему в пустыне приступал сатана. Там Иисус вышел Победителем. Было бы ошибочно думать, что дьявол успокоился.

На протяжении всей земной жизни Иисуса дьявол снова и снова подступал к Нему с этим искушением. Он убеждал Его пойти легким путем, минуя Голгофу, минуя крест. Он толкал Его через людей на царство без того, чтобы проходить путем страданий и несения моего и вашего греха. Некто сказал: «Нет большего вреда для человечества или страны, чем принимать хитрость сатаны за мудрость».

Иисус знал, что царство без креста — это царство, которым владеет сатана. Уступи Он сатане хотя бы один раз, и человечество осталось бы навсегда во власти павшего ангела. Именно перед таким искушением дьявол поставил Иисуса, используя в данном случае толпу накормленного народа. Евангелие прямо говорит нам, что они хотели насильно сделать Его царем.

Выгодно иметь такого царя — с ним не страшен ни один экономический кризис. «Хитрость — образ мыслей очень ограниченных людей и очень отличается от ума, на который по внешности походит. Любое человеческое знание начинается с интуиции, переходит к понятиям и завершается идеями» (Иммануил Кант). «Сделаем Его царем. С Ним вообще ничего не страшно. Он решит любую проблему экономики и неурожая». Вот почему народ хотел использовать Его в своих интересах. Общество нашего времени недалеко отошло от подобной идеи. «Спешит к богатству завистливый человек, и не думает, что нищета постигнет его» (Притч. 28:22). «Как вы можете веровать, когда друг от друга принимаете славу, а славы, которая от Единого Бога, не ищете?» (Ин. 5:44). «Нет разумевающего; никто не ищет Бога; все совратились с пути, до одного негодны; нет делающего добро, нет ни одного. Гортань ux - omкрытый гроб; языком своим обманывают; яд аспидов на губах их.



Уста их полны злословия и горечи. Ноги их быстры на пролитие крови; разрушение и пагуба на путях их; они не знают пути мира. Нет страха Божия перед глазами их» (Рим. 3:11–18).

Вывод, к которому пришел народ, оказался неверным. В книге Второзаконие дано пророчество: «Пророка из среды тебя, из братьев твоих, как меня, воздвигнет тебе Господь Бог твой, — Его слушайте» (Втор. 18:15). Когда эти слова писал Моисей, он имел в виду Иисуса. Неверно люди истолковали то, что от них ожидается. Ведь они должны были Его слушать, покориться Его словам. Покоряться — это так невыгодно людям, всегда невыгодно. Бог требует верности в послушании Слову и за эту верность щедро вознаграждает.

Несомненно, управлять Богом — это немыслимая дерзость, но ведь именно этого требует наша греховная природа. Спасение приходит лишь тогда, когда мы признаем Его своим Господом и покоряемся Ему. В Божьем замысле есть место каждому чаду Божьему.

#### БОГ ВОСПОЛНЯЕТ ВСЕ НАШИ НУЖДЫ

Господь может решить наши проблемы, с которыми мы сталкиваемся ежедневно. Он обещал насытить Свой народ даже в трудные времена, тогда, когда кажется, что помощи ждать неоткуда. И самое главное, Бог желает нас напитать духовным хлебом жизни, если только мы будем искать отношений с Ним.

Восполнит ли Господь ваши нужды? Несомненно. Мы можем признать, что Он всегда заботится о нас чудесным образом. Какова будет наша реакция на Его заботу о нас? Самое лучшее, что мы можем сделать, — это внимательно прислушаться к Его словам и покориться Ему.

Он желает быть нашим Царем. Чтобы это стало реальностью, прежде мы должны отказаться от попытки управлять Им. Нам следует довериться Ему полностью... Принять Его жертву, которую Он принес на кресте за наше с вами спасение. Главное же в том, чтобы мы ничего так не желали, как только прийти ко Христу и научиться творить Его волю в своей жизни. Да поможет нам Господь не искать своей выгоды в познании Божьего Слова, в следовании за Христом, но покорить Ему свою жизнь и тем прославить Его. ■

Когда приходим мы к Иисусу в покаянии, Спаситель Сам дает нам в руки Книгу книг. Читайте Библию! Исследуйте Писание, Чтоб голос Божий в глубину души проник. Читайте Библию от самого начала — До строк последних, ничего не пропустив. Не допускайте дня, чтоб Библия молчала. Запоминайте полюбившийся вам стих. **Читайте Библию**, читайте на рассвете Иль поздним вечером, или в полночный час. Страницы Ветхого и Нового Заветов Пусть станут близкими, желанными для вас. Читайте Библию — живое Слово Божье! Оно научит вас, как свято в мире жить, Как выбор делать между истиной и ложью, Как милосердным быть и как врагов любить. Читайте Библию: ее святые строки Помогут вам идти и в самый трудный день. Когда вам тяжело, когда вы одиноки — Спешите к Библии, под благостную сень. Читайте Библию, когда из глаз рекою Вдруг слезы потекут и дрогнет мир души. Читайте Библию — она вас успокоит И стон мучительных страданий заглушит. Читайте Библию вдвоем: вы и Дух Божий — Необъяснимые Он тайны изъяснит. И сколько б ни было у вас вопросов сложных, На них ответит Бог вам в шелесте страниц. Читайте Библию! Как в зеркале чудесном, Себя вы сможете увидеть без прикрас, Вас будет Словом очищать Отец Небесный И совершенство Сына Своего вам даст. Читайте Библию! Не расставайтесь с нею: Душе уставшей даст всегда она приют. Читайте с трепетом, склонив свои колени, Пусть никогда глаза читать не устают. Читайте Библию, и дьявольские стрелы Погаснут в воздухе, не долетев до вас. И что бы дьявол, злобствуя, ни делал, Зашитой будут вам библейские слова. Читайте Библию, и сладость слов Господних Вам драгоценней будет прелестей земных. И если мало вы прочли вчера — сегодня Намного более прочтите строк живых. Читайте Библию, священные страницы... Читайте так, как всякий алчущий ест хлеб, Как всякий жаждущий спешит

к ручью напиться.
Другой такой нет больше Книги на земле.
Читайте Библию: она приблизит к Богу,
И вера ваша станет скоро возрастать.
Чтоб волю Божью понимать, читайте много,
Чрез Слово вечное вкушайте благодать.
Читайте Библию, чтоб вам не заблудиться,
Чтоб вас никто не смог от Господа увлечь.
Чтоб вам хождению по духу научиться,
Читайте Библию — живого Бога речь...

# СЛУЖЕНИЕ «ШКОЛЫ БИБЛИИ» В ОБЩИНЕ— ЭТО ВЫПОЛНЕНИЕ ВЕЛИКОГО ПОРУЧЕНИЯ ХРИСТА

Виктор Козаков, секретарь Пасторской ассоциации, Евро-Азиатский дивизион

«ИДИТЕ ЖЕ КО ВСЕМ НАРОДАМ И СДЕЛАЙТЕ ВСЕХ МОИМИ УЧЕНИКАМИ. КРЕСТИТЕ ЛЮДЕЙ ВО ИМЯ ОТЦА И СЫНА И СВЯТОГО ДУХА, УЧИТЕ ИХ СОБЛЮДАТЬ ВСЁ, ЧТО Я ПОВЕЛЕЛ ВАМ, И ЗНАЙТЕ, ЧТО С ВАМИ Я ВО ВСЕ ДНИ ДО КОНЦА ЭТОГО МИРА» (МФ. 28:19, 20; ИПБ).

огласно Великому поручению Христа, миссия Церкви состоит в том, чтобы сделать всех Его учениками и таким образом приготовить мир ко Второму пришествию Иисуса. Прямым и наиболее эффективным способом выполнения этого поручения является изучение Библии с людьми по урокам.

Нужно отметить, что изучение Библии, как выполнение Великого поручения Спасителя, практиковалось Церковью во все времена, изменялись лишь формы в соответствии с требованиями времени, но цели всегда оставались неизменными. Это служение всегда приносило особенные благословения и приводило к росту Церкви.

В этой связи особый акцент на развитии «Школы Библии» и преподавании библейских уроков — это стремление придать новый импульс служению, зарекомендовавшему себя и доказавшему свою эффективность.

Поскольку местная община является основой жизни и служения Церкви, от того, насколько хорошо в общинах организовано служение по преподаванию библейских уроков и в какой степени

члены Церкви вовлечены в него, во многом зависит успех в выполнении Великого поручения Христа.

# «ШКОЛА БИБЛИИ» КАК ЭФФЕКТИВНЫЙ ИНСТРУМЕНТ БЛАГОВЕСТИЯ

«Школа Библии» — это евангельское служение в общине, цель которого — искать новых людей (учеников), знакомить их с библейской истиной и приводить ко Христу посредством изучения библейских уроков. Служение «Школы Библии» должно быть организовано в каждой общине и группе и стать ключевой и неотъемлемой частью жизни поместной Церкви.

«Школа Библии» является эффективным инструментом евангельского служения. В этой школе есть только один учебник — Библия. Ее изучение происходит посредством специальных библейских уроков. Задача изучения состоит не в том, чтобы обогатить человека новыми знаниями, а в том, чтобы познакомить его с библейской истиной и привести ко Христу. Главный результат обучения в «Школе Библии» — это

решение человека принять Иисуса Христа как личного Спасителя и присоединиться к Его Церкви. Христос сказал о главной цели изучения Библии: «Исследуйте Писания, ибо вы думаете чрез них иметь жизнь вечную; а они свидетельствуют о Мне» (Ин. 5:39).

Важно отметить, что люди, пришедшие к Богу через изучение библейских уроков, не только сами обретают спасение, но также видят хороший пример того, как следует благовествовать другим. Ученики «Школы Библии» на собственном опыте убеждаются, что для того, чтобы привести человека к Иисусу, нужно проводить с ним библейские уроки. Причем это могут делать как пасторы, так и рядовые члены Церкви.

# НЕОБХОДИМОСТЬ «ШКОЛЫ БИБЛИИ» В КАЖДОЙ ОБЩИНЕ

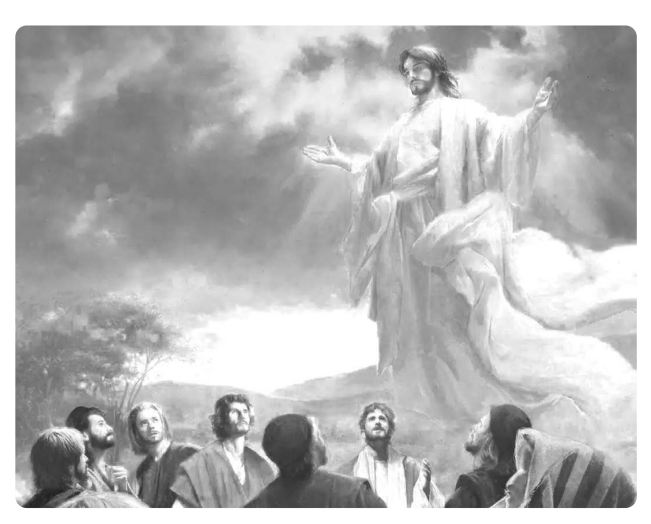
Поиск эффективных методов благовестия в современных условиях приводит к необходимости системного служения. Проповедь Евангелия не должна сводиться к разовым мероприятиям

и периодическим акциям, проводимым Церковью. Для достижения успеха в служении благовестие должно быть неотъемлемой частью всей жизни общины.

Евангельское служение посредством «Школы Библии» — большое благословение для каждой общины и группы, поскольку оно, благодаря своим преимуществам, открывает новые перспективы для проповеди Евангелия и роста Церкви. Наряду с другими формами долгосрочного евангельского служения, такими как общеобразовательные адвентистские школы, санатории, центры влияния, распространение литературы, евангельские программы, «Школа Библии» должна стать постоянной программой служения Церкви.

Есть несколько факторов, которые делают миссионерское служение посредством «Школы Библии» особо актуальным в настоящее время на всей территории Евро-Азиатского дивизиона.

Во-первых, преподавание библейских уроков является непосредственной проповедью Слова Божьего. «И проповедано будет сие Евангелие



*Царствия по всей вселенной, во свидетельство всем народам»* (Мф. 24:14). Через преподавание библейских уроков Церковь выполняет поручение Иисуса Христа: «*Итак, идите, научите...*» (Мф. 28:19).

Во-вторых, «Школа Библии» вовлекает в евангельское служение большое количество членов Церкви. Библейские уроки могут проводить взрослые члены Церкви, молодежь и подростки. В общинах, где организована евангельская работа по преподаванию библейских уроков, члены Церкви активны в миссионерском служении и наблюдается духовный подъем. Служение «Школы Библии», как показывает практика, значительно улучшает духовное состояние общины.

В-третьих, «Школа Библии» способствует росту Церкви. Результатом изучения библейских уроков должно стать решение человека посвятить свою жизнь Богу. Даже если после прохождения всего курса или его части некоторые ученики воздерживаются от крещения, появляется группа конкретных людей, которых в будущем община сможет пригласить на евангельскую программу. Именно ученики «Школы Библии» должны быть основной категорией приглашенных на недели возрождения и евангельские программы жатвы.

В-четвертых, «Школа Библии» обеспечивает непрерывный процесс евангелизации. Люди могут начать изучать библейские уроки в любой день и любое удобное для них время, например, с 8 сентября или со 2 января. Процесс поиска и приглашения учеников в библейскую школу происходит постоянно. Таким образом, выпускники «Школы Библии» могут принимать крещение каждый месяц или каждый квартал, и евангельский праздник жатвы в общине не будет прекращаться.

В-пятых, актуальность «Школы Библии» растет в условиях постоянного развития цифровых технологий и современных средств коммуникации. Возможности сети интернет позволяют дистанционно преподавать библейские уроки через электронную почту, различные мессенджеры и образовательные онлайн-платформы. В любом месте и в любое удобное время люди могут изучать Священное Писание, используя смартфоны, компьютеры и другие средства коммуникации.

Можно привести и другие причины актуальности «Школы Библии»:

- члены Церкви, проводящие библейские уроки, сами укрепляются в вере;
- обучаемые не только познают истины Священного Писания и готовятся ко крещению, но и сразу приобретают навыки миссионерской работы;

- «Школа Библии» это эффективное «противоядие» от разрушительных ересей;
- для многих общин «Школа Библии» является эффективным средством от евангельского бесплодия и духовной апатии.

Этот список можно продолжать. Очевидно одно: «Школа Библии» сегодня нужна каждой общине и группе.

Опыт всемирной Церкви подтверждает, что там, где хорошо организовано служение «Школы Библии», общины растут количественно и качественно.

#### ПРЕПОДАВАНИЕ БИБЛЕЙСКИХ УРОКОВ КАК НЕОТЪЕМЛЕМАЯ ЧАСТЬ БЛАГОВЕСТИЯ

Важно понимать, что «Школа Библии» не является еще одним дополнительным видом евангельского служения общины. Она должна гармонично вписаться в весь процесс служения, сделав его более целенаправленным и последовательным. Социальные программы, евангельские концерты, выставки на тему здоровья и другие инициативы принесут гораздо больше благословений и евангельских плодов, если в общине будет хорошо организовано служение «Школы Библии». Значимость служения «Школы Библии» в процессе благовестия отражена в словах Иисуса Христа о проповеди Евангелия и духовном росте человека. Говоря об этом, Он неоднократно использовал аналогии с сельским хозяйством. Иисус говорил о почве и сеятеле, о добрых семенах и плевелах, о созревших нивах, о необходимости ранних и поздних дождей и о нужде в жнецах.

В аграрном цикле есть несколько этапов выращивания урожая. Можно выделить пять основных этапов: 1) подготовка почвы; 2) сеяние; 3) взращивание растений; 4) жатва и 5) хранение урожая и заготовка новых семян.

Рассматривая этот естественный цикл, неизменно повторяющийся в природе, проповедь Евангелия можно представить в виде поэтапной схемы.

**1. Подготовка почвы** — это процесс создания благоприятной обстановки в обществе. Созданию таких условий со стороны Церкви лучше всего способствует социальное служение.

Сюда можно отнести различную социальную деятельность, программы по здоровому образу жизни, распространение литературы, музыкальные программы и многое другое, что совершают наши общины. Как результат расширяется круг влияния, обретаются новые знакомые, наводятся мосты дружбы. В результате формируются благоприятные условия для посева семян истины. Иногда эти

условия могут быть вызваны активным служением общины, а иногда — духовным голодом в обществе.

- 2. Сеяние представляет собой распространение различной христианской информации с целью привлечения внимания к духовным ценностям. К этому этапу следует отнести распространение миссионерских книг и другой литературы, раздачу газет и буклетов, передачу приглашений на церковные мероприятия. К сеянию относится также многогранная деятельность адвентистских медиаресурсов. Одним словом, проявив внимание к людям, послужив им практически (1-й этап), следует посеять духовные семена, чтобы вызвать интерес к духовным вопросам.
- **3. Взращивание.** За посевом следует духовный рост. Там, где семена дали ростки, где проявлен интерес к Богу, молитве и духовности, следует приложить усилия для дальнейшего роста. Наилучшее средство такого роста это систематичное изучение Библии по урокам, то есть «Школа Библии». Взращивание это самый длительный и, пожалуй, самый ответственный этап. На этом этапе человек «созревает» для принятия Иисуса Христа. Его
- жизнь должна принести сначала ростки, а затем плоды. Такими плодами являются, прежде всего, решения относительно своей жизни, согласующиеся с волей Божьей (раскаяться в своих грехах, соблюдать Божий Закон, святить субботу и принять другие библейские истины). Духовный рост на этом этапе происходит благодаря изучению Слова Божьего. Изучение Библии открывает для человека великие сокровища духовной жизни, такие как молитва и служение. Человек знакомится с библейской истиной, а Святой Дух совершает удивительные преобразования, готовя человека к жатве.
- **4. Жатва** это долгожданное время для труженика. На этом этапе ученик непосредственно готовится ко крещению и заключает завет с Господом, становясь частью Тела Христова. Человек, отдавший свою жизнь Иисусу, вот главный плод евангельской жатвы.
- **5. Сохранение урожая.** Важно не только собрать плоды, но и сохранить их, а также заготовить семена для следующего урожая. В духовной жизни этот процесс происходит, когда новообращенные члены Церкви активно вовлекаются

# Сохранение Сеяние РОСТ церкви Взращивание

в служение, развивают свои духовные дары и используют их, находя новых людей и приводя их к Иисусу через «Школу Библии».

Этот непрерывный цикл, который мы наблюдаем в природе, также непрерывно действует в жизни учеников Иисуса Христа. Изучение Писания в «Школе Библии» способствует росту Церкви и созреванию евангельских плодов.

Значимость «Школы Библии» в процессе благовестия особым образом отражена в Великом поручении Христа: «Итак, идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа, уча их соблюдать всё, что Я повелел вам» (Мф. 28:19, 20).

В этих великих словах Господа содержатся четыре императива: «идите», «научите», «крестите», «учите». В последовательности этих повелений можно увидеть определенную «прогрессию» евангельского служения, которая аналогична рассмотренному выше циклу выращивания урожая.

Исполняя последовательно каждое из четырех повелений, мы проходим полный цикл благовестия, в котором мирской человек преобразуется в активного благовестника. Проанализируем подробнее четыре императива Великого поручения, рассматривая их как четыре этапа евангельского служения.

- 1. «Идите». Это повеление следует понимать как призыв идти к людям, чтобы найти их, познакомиться с ними, сблизиться, сдружиться. Исполнением слова «идите» могут стать различные инициативы, нацеленные на знакомство с людьми. Сюда можно отнести всю социальную и благотворительную активность, выставки на тему здоровья, распространение духовной литературы и др. Цель этапа «идите» найти людей, познакомиться, сдружиться с ними и привести их к следующей ступени, а именно к изучению Библии. Этап «идите» объединяет подготовку почвы и сеяние из предыдущей аналогии.
- 2. «Научите». Посредством второго императива Иисус призывает Своих последователей научить людей истинам, изложенным в Священном Писании. Этой цели служит вся деятельность «Школы Библии». Изучая с человеком библейские уроки, мы помогаем ему познать волю Божью, принять ее и подготовиться к следующей ступени духовного роста заключению завета с Господом через крещение.
- **3. «Крестя».** Крещение это жатва, великий праздник для неба, Церкви и самого человека. Данное повеление Иисуса реализуется в ходе проведения евангельских программ. В это время человек слышит призыв и принимает решение. Это время особой радости, когда Господь прилагает

спасаемых — учеников «Школы Библии» — к Церкви (см. Деян. 2:47). К моменту крещения они уже изучили основные учения Священного Писания, приняли библейскую истину и смело свидетельствуют о своей вере. Они принимают все условия заключения завета с Господом.

4. «Уча их соблюдать всё, что Я повелел вам». После крещения наступает следующий этап ученичества. Призыв научить всему, что повелел Иисус, подразумевает посвящение каждого последователя Иисуса Христа на активное служение — возвещение библейской истины и приведение новых учеников в Царство Христа. Задача пасторов, пресвитеров и членов общины — научить новообращенных братьев и сестер приводить людей к Иисусу. Новых учеников нужно научить быть успешными благовестниками в соответствии с Великим поручением Иисуса. Поэтому на этом этапе ученики «Школы Библии» становятся ее учителями.

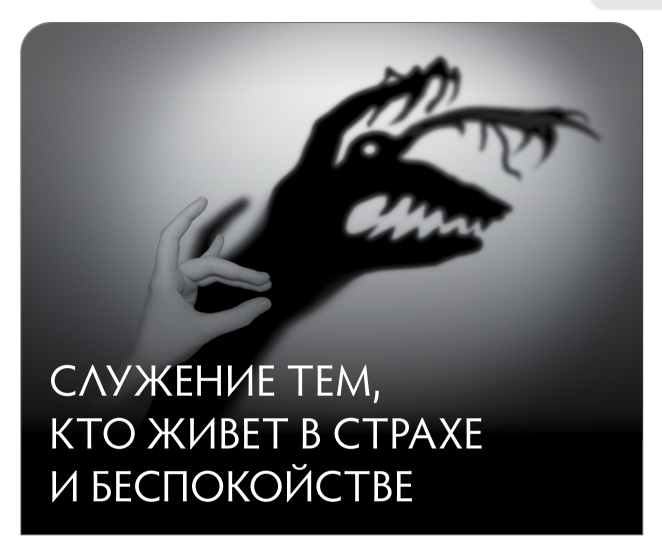
#### ПРЕИМУЩЕСТВА «ШКОЛЫ БИБЛИИ»

Евангельское служение в каждой общине должно быть системным, включая все этапы: подготовку почвы, сеяние, взращивание, жатву и сохранение. Только наличие всех этих видов служения обеспечит целостность и хороший результат.

«Школа Библии» занимает в этом цикле важное место, обеспечивая духовный рост и подготовку к жатве. Преподавание библейских уроков — неотъемлемая часть благовестия. Это непосредственное исполнение призыва Иисуса научить все народы. Можно найти сотни способов познакомиться с людьми, вызвать их интерес к духовным вопросам и завязать дружбу, но полюбить и принять Иисуса как своего Господа можно только в процессе изучения Библии. Истину можно найти только в Писании. Изучение библейских уроков в «Школе Библии» — ключевой фактор для принятия человеком важнейших решений в своей жизни.

«Школа Библии» не только готовит людей ко крещению и убеждает их посвятить себя Иисусу, но также учит приводить ко Христу других людей. Ученик «Школы Библии» постигает эту науку на личном опыте. Поэтому сегодня каждой общине необходимо служение «Школы Библии», чтобы каждый член Церкви научился приводить людей к Иисусу, спасать их для вечности и вовлекать в служение! ■

Более подробную информацию об организации «Школы Библии» в поместной Церкви вы можете найти на caйтe: https:// sspm.esd.adventist.org/bible-school



**Торбен Бергланд,** доктор медицины, психиатр и помощник руководителя Отдела здоровья Генеральной Конференции Церкви адвентистов седьмого дня, Силвер-Спринг, США

какая же польза от вашего беспокойства? Брат, оно не освобождает ваше завтра от печалей. Но — увы! — оно лишает силы сегодняшний день». В 1859 году баптистский служитель Александр Макларен проповедовал эти слова в Манчестере, Англия. Далее он продолжал: «Оно не помогает вам избежать зла, оно делает вас неспособным бороться с ним, когда вы с ним сталкиваетесь. Оно не благословляет завтра и обкрадывает сегодняшний день, потому что у каждого дня свое бремя. У нас всегда есть силы бороться со злом, когда мы с ним сталкиваемся. У нас нет сил бороться с предчувствием беды» 1.

Эти слова проповедника, жившего в девятнадцатом веке, позже подхваченные еще более

известным проповедником Чарльзом Спердженом, являются отголоском слов Иисуса, сказанных Им два тысячелетия назад. Наш Господь посвятил целый отрывок Нагорной проповеди проблеме беспокойства. «Итак, не заботьтесь о завтрашнем дне, ибо завтрашний сам будет заботиться о своем; довольно для каждого дня своей заботы» (Мф. 6:34).

С того момента, как грех вошел в этот мир, страх, беспокойства и заботы стали частью повседневной жизни людей. В Едемском саду, съев запретный плод, Адам сказал: «Голос Твой я услышал в раю, и убоялся» (Быт. 3:10). Бог знает о нашей склонности к беспокойству. Вновь и вновь в Библии звучит призыв «не бойся». Причем никогда не осуждается сам страх. Когда мы одни,

ПРЕСВИТЕР № 1 / 2023 11

мы имеем все основания бояться. Призыв заключается в том, чтобы мы отдали все наши беспокойства Богу, потому что доверяем Ему. В этом мире мы подвержены угрозам и опасностям. Естественная реакция на это — ощущение беспокойства. Однако, фокусируясь на беспокойстве, переживая о том, что может произойти завтра, мы рискуем упустить не только сегодняшний день, но и очень многое в жизни.

#### ЧТО ТАКОЕ БЕСПОКОЙСТВО?

Ощущаемые время от времени страхи, беспокойства и озабоченность являются частью обыденьой жизни. Многие беспокоятся о здоровье, деньгах, проблемах в семье и прочих аспектах. Когда мы испытываем обычные повседневные страхи и беспокойство, это способствует нашему самосохранению и стремлению найти решение. В том случае, когда они становятся чрезмерными, это может привести к совершенно обратным результатам. Вместо того чтобы помогать нам решать проблемы, они сами становятся проблемой. Когда это случается, такая чрезмерная реакция становится тревожным расстройством, для борьбы с которым нам, скорее всего, уже потребуется помощь. Люди с тревожным расстройством могут ощутить тревогу в самый неподходящий момент, или она может быть их постоянным спутником, не позволяющим им ощущать себя счастливыми. Симптомы тревожного расстройства могут влиять на повседневную деятельность, такую как работа, учеба в школе и отношения.

Существует несколько видов тревожных расстройств, в том числе общее тревожное расстройство, паническое расстройство, социальное тревожное расстройство и различные связанные с фобиями расстройства. Они принимают разные формы и очертания и могут изменяться со временем. К тому же определяющей чертой тревожного расстройства является то, что оно приносит больше вреда, чем пользы.

#### КТО ИСПЫТЫВАЕТ БЕСПОКОЙСТВО?

Тревожное расстройство — это самое распространенное психическое заболевание. По данным отчетов, каждый третий в какой-то



период своей жизни переживает тревожное расстройство<sup>2</sup>. По некоторым оценкам, прямо сейчас в мире около трехсот миллионов человек страдают от тревожного расстройства, а значит, нуждаются в профессиональной помощи. Еще больше людей страдают от разного рода беспокойств. Можно с уверенностью сказать, что, если мы сами не страдаем от беспокойства, то наверняка среди наших знакомых есть люди, переживающие это состояние. Многие испытывают беспокойство, скрывая это от окружающих.

Как в случае со многими болезнями, развитию тревожного расстройства способствуют как генетические факторы, так и факторы, относящиеся к окружающей среде. Факторы риска для каждого вида тревожного расстройства различны. Однако к некоторым общим факторам риска относятся:

- застенчивость или ощущение мучительной неловкости или нервозности в новой обстановке в детстве;
- переживание стрессовых и негативных событий в жизни или событий, связанных с окружающей средой;
- наличие тревожного или каких-либо других психических расстройств у биологических родственников.

Симптомы тревожного расстройства могут вызываться и усугубляться:

- некоторыми состояниями физического здоровья, такими как проблемы с щитовидной железой или сердечная аритмия;
- кофеином или другими веществами/лекарствами. Если вы подозреваете, что кто-то из ваших знакомых страдает от тревожного расстройства, то посещение врача может помочь ему диагностировать расстройство и найти правильное лечение<sup>3</sup>.

#### ЧТО ПРОИСХОДИТ В МОЗГЕ, ОХВАЧЕННОМ БЕСПОКОЙСТВОМ?

Основываясь на данных исследований мозга относительно тревожности, мы можем сказать, что существует два основных вида тревожности. Тип тревожности, вызывающий беспокойство, начинается в мыслительной части мозга, известной как кора головного мозга. Это большая, извилистая, серая часть мозга, образующая его наружную поверхность и затрагивающая наше восприятие и понимание ситуации. Тип тревожности, вызывающий страх, начинается в части мозга, связанной с более глубокими чувствами, особенно в миндалевидном теле. Миндалевидное тело запускает быструю реакцию «бей, или беги, или замри», активизирующуюся задолго до того,

как мы задумываемся об осознаваемой опасности, с которой столкнулись.

Со всеми видами тревожности связаны как часть головного мозга, отвечающая за мысли, так и его часть, отвечающая за чувства. Для того чтобы мы поняли, как помочь людям с тревожным расстройством, важно понять, является ли это тревожностью, которая начинается с мыслей, а затем ведет к причиняющим беспокойство чувствам, или она начинается с сильных чувств, над которыми мы способны начать размышлять только спустя некоторое время. Если определенные идеи, образы или беспокойства вызывают тревожность, то это, вероятнее всего, тревога, основанная на мыслях. Если же тревожность представляет собой неожиданные приступы страха с сильной физической реакцией без явных причин или совершенно непонятные, то, вероятнее всего, это тревога, основанная на чувствах<sup>4</sup>.

# КАК ПОМОЧЬ СЕБЕ САМОСТОЯТЕЛЬНО ПРИ ТРЕВОЖНОМ РАССТРОЙСТВЕ

Беспокойства, страхи и тревоги принимают непомерно большие размеры, когда человек страдает от тревожного расстройства. Первый шаг в решении этой проблемы — признать, что, несмотря на то, что мысли и чувства очень сильные, они не конструктивны. И, кроме того, они чрезмерные и не представляют ситуацию, с которой мы столкнулись, в истинном свете. Зачастую мы должны поступать противоположно тому, на что толкает нас чувство тревоги. Вместо того чтобы идти на поводу у мыслей и чувств, мы должны управлять ими, противостоять им и отгонять их. Обычно это не совсем легко, вот почему человек с тревожным расстройством нуждается в общественной поддержке, ободрении и помощи.

Для того чтобы обрести устойчивость, здоровое тело поможет разуму лучше работать и быть более сбалансированным. Физические упражнения, здоровое питание и улучшение качества сна станут прекрасным началом выздоровления. Кроме этого, важно общение. Общение с Богом и другими людьми придает жизни смысл и удовлетворение. Церковь могла бы и должна стать местом, где стимулируется и развивается дружеское и духовное общение.

#### **ЛЕЧЕНИЕ ТРЕВОЖНОГО РАССТРОЙСТВА**

При более легких формах тревожного расстройства профессиональная помощь может не потребоваться, но если симптомы не проходят и отрицательно отражаются на повседневной жизни, то следует задуматься о лечении. Чем раньше

начать лечение, тем эффективнее оно может быть и тем скорее и проще можно излечиться. К сожалению, обычно люди долгое время пытаются бороться самостоятельно, перед тем как обратиться за помощью к врачу.

Тревожные расстройства обычно лечатся с помощью психотерапии, медикаментов или с помощью и того и другого. Существует много способов лечения тревожного расстройства, и нужно обратиться к врачу, чтобы выбрать наиболее подходящий для конкретного человека способ.

Психотерапия, или «разговорная терапия» может помочь людям с тревожным расстройством. Для того чтобы выработать стратегию управления мыслями, эмоциями и поведением, необходимо обработать их. Для того чтобы психотерапия была эффективной, она должна быть направлена на ваши конкретные тревоги и приспособлена к вашим нуждам. Для лечения тревоги, основанной на мыслях, нужно сфокусироваться на переориентировании хода нашего мышления. Для лечения тревоги, основанной на чувствах, нужно сфокусироваться на изменении направления чувств.

Лекарства не излечивают тревожное расстройство, но могут помочь ослабить симптомы и сделать их более контролируемыми. Врачи, такие как психиатр, терапевт или иногда психолог, могут прописать лекарства для лечения тревожного расстройства. Наиболее распространенным классом препаратов, используемых для борьбы с тревожными расстройствами, являются антидепрессанты, определенные лекарства (такие как бензодиазепины), антипсихотические средства и бета-блокаторы. Если на кого-то препараты не оказывают желаемого действия или возникает очень много побочных эффектов, можно предложить другие варианты.

Ввиду того, что психические расстройства — это сложное явление, зачастую пациент и врач находят подходящее лечение для конкретного больного методом проб и ошибок. По этой причине требуется терпение, чтобы человек не сдавался, если не удается сразу достичь желаемого результата.

#### СЛУЖЕНИЕ ЛЮДЯМ С ТРЕВОЖНЫМ РАССТРОЙСТВОМ

Если кто-то страдает от тревожного расстройства, то этот человек и окружающие люди могут понять, что он борется с чрезмерными страхами и беспокойствами. Бесполезно и даже вредно

утверждать, что он преувеличивает, просить его прекратить тревожиться, говорить, что это абсурд и выдумка. И, определенно, бесполезно предполагать, что то, с чем этот человек борется, уходит корнями в духовные проблемы. Каждый человек, который страдает и борется, нуждается в сопереживании и сострадании. Окажите последовательную практическую, эмоциональную, дружескую и духовную поддержку. Пусть человек поделится с вами или с кем-то еще, с кем ему хочется, своими переживаниями. Попытайтесь понять, каково это — иметь мысли, как у этого человека, и сопереживать ему. Если ему в общении с вами комфортно, это может стать отправной точкой, чтобы он начал чувствовать себя более безопасно в этом мире.

# КАКОВА РОЛЬ БОГА ДЛЯ СТРАДАЮЩИХ ТРЕВОЖНЫМ РАССТРОЙСТВОМ?

В Послании к филиппийцам апостол Павел написал: «Не заботьтесь ни о чем, но всегда в молитве и прошении с благодарением открывайте свои желания перед Богом, и мир Божий, который превыше всякого ума, соблюдет сердца ваши и помышления ваши во Христе Иисусе» (Флп. 4:6, 7). Я полагаю, апостол Павел знал, что мы, люди, имеем склонность беспокоиться о многом. В этом мире сами по себе мы подобны детям, потерявшим своих родителей. Самостоятельно мы боремся со страхами и беспокойством. К счастью, мы не потерянные дети в этом мире. У нас есть Отец, Который заботится о нас, и «Он... недалеко от каждого из нас» (Деян. 17:27). Чем больше мы «живем и движемся и существуем» (Деян. 17:28) Им, тем более мы можем иметь мир, к которому Павел направлял филиппийцев. Вот тогда мы можем сказать вместе с псалмопевцем: Он «милость моя и ограждение мое, прибежище мое и Избавитель мой, щит мой, и я на Него уповаю» (Пс. 143:2). **■** 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Alexander McLaren, "Anxious Care", Sermon 21 in Sermons preached in Union Chapel, Manchester (Manchester^ Dunnill, Palmer, 1859), 288

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Anxiety Disorders", American Psychiatric Association, accessed July 11, 2022, http://www.psychiatry.org/patients-families/anxiety-disorders.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> "Anxiety Disorders", National Institute of Mental Health, accessed July 11, 2022, http://www.nimh.nih.gov/health/topics/anxiety-disorders

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Catherine M. Pittman, Rewire Your Anxious Brain: How to Use the Neuroscience of Fear to End Anxiety, Panic, and Worry (Oakland, CA: New Harbinger, 2015).



# СЕРИЯ ПРОПОВЕДЕЙ О ХРИСТЕ В КНИГЕ ОТКРОВЕНИЕ

**Рекс Эдвардс,** доктор богословия, бывший вице-президент Института религиоведения в Университете Григгса

ПРОПОВЕДЬ 1

# ОТКРОВЕНИЕ: КНИГА О ХРИСТЕ-ПОБЕДИТЕЛЕ

#### **ВСТУПЛЕНИЕ**

Откровение — последняя книга Библии. Она завершает и венчает канонические Писания и названа кульминацией Божественного откровения и вдохновения. Она является кратким изложением всей Библии. Практически все ее содержание можно найти в других книгах Писания. Откровение отсылает нас ко всем книгам Библии. «В Откровении, — пишет Эллен Уайт, — соединяются и заканчиваются все книги Библии» 1.

Бытие — это пролог, а Апокалипсис — эпилог Божественного откровения. Рай, который был потерян через поражение первого Адама, изображен

в первых двух главах книги Бытие, а рай, вновь обретенный через победу на Голгофе второго Адама, описан в последних двух главах книги Откровение. Между этими двумя частями Библии находятся долгая ночь греха, история искупления и пророческие видения, сосредоточенные на рассвете вечности и направляющие к нему.

Важность этой книги ясна по обещанным благословениям тем, кто читает, слушает и соблюдает написанное в ней (см. Откр. 1:1–3), и по проклятиям в адрес тех, кто приложит или отнимет чтолибо от открытых в этой книге истин (см. Откр. 22:18, 19). Ни одна другая книга Библии

ПРЕСВИТЕР № 1 / 2023 15

не начинается и не заканчивается таким образом. Что же нам известно об этой книге?

#### I. АВТОР И ВРЕМЯ НАПИСАНИЯ АПОКАЛИПСИСА

Очевидно, автор считал само собой разумеющимся, что его читатели узнают его как единственного Иоанна среди учеников Иисуса. Четыре раза он называет себя «Иоанн» или «Его слуга Иоанн», и для кого-то другого использование этого имени подобным образом было бы сродни обману. К тому же он заявляет, что и раньше свидетельствовал о Христе, Его жизни и учении, что может относиться к Евангелию и посланиям, которые он написал. Кто, кроме апостола Иоанна, осмелился бы предположить, что простого упоминания его имени будет достаточно для установления личности автора?

По поводу времени написания книги Откровение мнения расходятся. Некоторые полагают, что она была написана во время правления Нерона, другие же считают, что это произошло во время правления Домициана, причем предпочтение отдается последней точке зрения. Ясно одно, что она была написана в период преследований, которыми прославились эти императоры-тираны. В то время как преследования, осуществляемые Нероном, были ограничены в основном пределами Рима, считается, что Иоанн был сослан на остров Патмос в период ближе к концу правления Домициана. И Евсевий, и Иероним считают временем ссылки Иоанна четырнадцатый год правления этого императора, или 96 год н.э.

#### II. ЦЕЛЬ АПОКАЛИПСИСА

Правильное название данной книги дано в ее первом предложении: «Откровение Иисуса Христа», а не «Откровение Святого Иоанна Богослова», которое позже было дано переводчиками. Это правильное название открывает цель данной книги. «Откровение» — по-английски «Апокалипсис» — это англизированная форма греческого слова *Apokalypsis*. Это показ или раскрытие того, что было сокрыто или до поры до времени являлось секретом. Интересно отметить, что до одиннадцатого века единственным используемым названием было «Апокалипсис».

Апокалипсис больше, чем пророчество, данное *Христом*; это раскрытие *Его*. Ни одна другая книга Писаний так полно не раскрывает Его личность, характер, силу, посредническое служение и Второе пришествие.

Возвращение Христа-Победителя является основным предназначением пророчества и особенным фокусом всех видений данной книги,

написанной для последнего поколения. Откровение начинается с восклицания: «Се, грядет» (Откр. 1:7)<sup>2</sup> и заканчивается обетованием: «Ей, гряду скоро!» (Откр. 22:20). Тема побед Иисуса преобладает во всей книге.

Имя Иисуса или его эквиваленты употребляются в первых трех главах 137 раз. Ветхий Завет раскрывает Христа в обетованиях и пророчествах. Евангелия раскрывают Его в земной жизни и служении, а Деяния и послания — в победах ранней Церкви через служение Святого Духа. Апокалипсис же отображает все стороны Его служения.

#### **III. ЯЗЫК АПОКАЛИПСИСА**

В Апокалипсисе используется язык символов и аллегорий, чтобы скрыть предсказанные события от врагов Христа. Таким образом, Апокалипсис избежал пристального внимания надзирателей тюрьмы на Патмосе и смог достичь своей цели. Без сокрытия имен и событий, описанных символическим языком, эта книга никогда не смогла бы пережить период преследований в языческом Риме, а также время папского владычества в Средние века. Божественное обетование относительно символического пророчества следующее: «И не уразумеет сего никто из нечестивых, а мудрые уразумеют» (Дан. 12:10; см. также Мф. 13:10–13).

#### IV. КРАТКИЙ ОБЗОР АПОКАЛИПСИСА

Написанный в эпоху греческой драмы, Апокалипсис начинается с изображения ряда сцен, которые прошли перед Иоанном в семи видениях. Эти семь видений подразделяются на семерки, четверки и тройки. Считается, что число семь означает совершенство или полноту. Существует семь посланий, адресованных семи церквам, каждое из которых разделено на семь частей. Церкви символизируют семь светильников, а их служители — семь звезд. Христос-Победитель изображен в качестве Агнца с семью рогами, символизирующими полноту власти, и семью глазами, представляющими безграничную мудрость и видение. Есть семь ангелов, семь печатей, семь труб, семь язв, семь громов, семь голов, семь венцов, семь гор, семь царей и семикратное прославление Бога и Агнца.

Семь посланий Христа представляют Его весть любви, укора и предостережения Своему народу в христианский период. Семь печатей подчеркивают отступления, которые опорочат Церковь и инициируют преследование святых, а семь труб символизируют великое политическое и военное движение среди народов, которое закончится войной-Армагеддоном. Все три видения охватывают всю христианскую эпоху. В 12-й и 13-й главах

представлена панорама великой борьбы между Христом и сатаной с момента ее начала на небе до завершающего кризиса. Далее символически представлена последняя евангельская весть предостережения, названная «вечным Евангелием», за которой следуют два больших «полностью созревших» урожая пшеницы и плевелов.

В главах 15–20 описывается Божий гнев, изливающийся в семи язвах, и окончательная участь сатаны и его помощников, главными из которых являются дракон, зверь и лжепророк, разделяющие общую участь в озере огненном. Великая пророческая драма заканчивается наипрекраснейшей сценой: картина земли, восстановленной в свое первоначальное состояние, в качестве вечного дома для верных. Слез больше не будет, так как будет удалена причина всякой печали, слез, страданий и смерти. Христос-Победитель творит все новое (см. Откр. 21:1–5).

Откр. 22:6–21 является эпилогом или постскриптумом данной книги. Здесь дается повеление: «Не запечатывай слов пророчества книги сей; ибо время близко» (Откр. 22:10). Даниилу же, напротив, было сказано «запечатать книгу сию до последнего времени» (Дан. 12:4), когда ее весть смогут понять. Видения Даниила были предназначены для далекого будущего, а видения Апокалипсиса начинают исполняться уже в скором будущем.

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

В троекратном повторении последней вести книги Откровение «Се, гряду скоро» (Откр. 3:11; 22:7, 12; ср. Откр. 22:20) присутствует безотлагательность. Побеждающий Христос и Святой Дух приглашают всех прийти и «брать воду жизни даром» (Откр. 22:17), чтобы войти в Божественную славу. Принимаете ли вы это приглашение?

ПРОПОВЕДЬ 2

# ОТКРОВЕНИЕ: ПОБЕДЫ ХРИСТА-ПОБЕДИТЕЛЯ

#### **ВСТУПЛЕНИЕ**

Тщательное исследование книги Откровение показывает, что Божья воля в конце концов восторжествует, потому что Христос есть Альфа и Омега, начало и конец всего. Книга ясно показывает, что через веру в Божьего Агнца мы можем победить мир, плоть и дьявола и одержать победу в любых обстоятельствах (см. Ис. 46:10). Там вдали, за черными и кроваво-красными облаками, которые наполняют долины из Откровения, возвышается белая горная вершина, на которой стоит Христос-Победитель. Он изображен как Победитель в трех аспектах: Он — Победитель над смертью, Победитель в Церкви и Победитель над народами.

#### І. ИИСУС: ПОБЕДИТЕЛЬ НАД СМЕРТЬЮ

Типичное имя Иисуса в книге Откровение — Агнец. В этой книге Он назван так двадцать восемь раз. В Откр. 5:6, где это имя употребляется впервые, Христос представлен как «Агнец как бы закланный» 1. За шестьсот лет до написания этой

книги пророк Исаия предсказал, что Он будет изъязвлен за наши беззакония и Его поведут, как агнца на заклание (см. Ис. 53:7). Однако в книге Откровение, написанной через несколько десятилетий после смерти и воскресения Христа, Агнец, Который к тому времени был заклан, изображен не на кресте, а «среди престола» (Откр. 7:17), около которого собрались хоры ангелов, провозглашая: «Достоин Агнец закланный принять силу и богатство, и премудрость и крепость, и честь и славу и благословение» (Откр. 5:12).

Этот побеждающий Агнец не одинок. В книге Откровение Он всегда изображен не только в окружении небесных существ, но также в общении со спасенными — Он либо пребывает с ними в их испытаниях, либо делится с ними силой и приобретениями Своей победы.

В самом начале книги, с присущей Ему способностью правильно расставлять приоритеты, Христос заявляет Иоанну, что Он является Победителем над смертью. «Не бойся, — говорит Он, —  $\mathfrak{A}$ ...

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Эллен Уайт. Деяния апостолов (Mountain View, CA: Pacific Press, 1911). C. 585.

 $<sup>^2</sup>$  Все библейские отрывки приводятся по Синодальному переводу.

был мертв, и се, жив во веки веков» (Откр. 1:17, 18). Не желая наслаждаться Своей победой в одиночку, Он добавляет: «И имею ключи... смерти» (Откр. 1:18). Какая благая весть для Иоанна и всех верных христиан!

#### II. ХРИСТОС: ПОБЕДИТЕЛЬ В ЦЕРКВИ

Сразу же после того, как Иисус назвал Себя Победителем над смертью, Он предстает перед Иоанном как Победитель в Церкви, Тот, Кто ходит посреди «семи золотых светильников», представляющих «семь церквей» Божьих (см. Откр. 1:19, 20), — то есть Божью Церковь в каждую эпоху.

Иисус знал, что Его Церковь отойдет от тех идеалов, которые Он для нее установил. В Апокалипсисе Он называет христиан, которые уступили величайшим искушениям, держащимися учения Николаитов (см. Откр. 2:15) и прислушивающимися к Иезавели (см. Откр. 2:20), их любовь охладела (см. Откр. 2:4), они стали теплыми, и Он «извергнет» их из уст Своих (Откр. 3:16). В Сардисе Он нашел только нескольких человек, которые «не осквернили одежд своих» (Откр. 3:4). Однако Он пообещал, что эти «несколько человек» все-таки будут ходить с Ним «в белых одеждах, ибо они достойны» (Откр. 3:4). Христианам каждой эпохи Он посылает приглашение: «Побеждающему дам сесть со Мною на престоле Моем, как и Я победил и сел с Отиом Моим на престоле Его» (Откр. 3:21).

Самым печальным аспектом человеческого опыта было относительное бессилие — даже фактическое отступление — христианской Церкви. Четвертый крестовый поход, предпринятый с целью стравить христиан с турками, закончился войной католиков со своими собратьями — восточными православными христианами. В период между 1618 и 1649 годами в страшной религиозной войне между католиками и протестантами погибла треть населения Центральной Европы.

Возможно, вы страдаете от каких-либо проблем в Церкви. Возможно, вы очень страдаете от несправедливости или лицемерия членов вашей Церкви. Или, может быть, вы сами поддались какому-либо искушению и теперь изумляетесь своему лицемерию. Не отчаивайтесь и не сдавайтесь! Иисус победил всякое искушение, с которым столкнулся, и сегодня Он обещает: «Побеждающему дам сесть со Мной на престоле Моем» (Откр. 3:21).

#### III. ХРИСТОС: ПОБЕДИТЕЛЬ НАД НАРОДАМИ

В Апокалипсисе Иисус открывается не только как Победитель над смертью и Победитель в Церкви, но еще и как Победитель над народами. Для

всех, кого страшит Третья мировая война, весть из Откр. 11:15-17 звучит обнадеживающе. Она предсказывает день, когда царства мира станут Царством нашего Бога и Христа, когда все небо воспоет гимн: «Благодарим Тебя, Господи Боже Вседержитель, Который еси и был и грядешь, что Ты приял силу Твою великую и воцарился» (Откр. 11:17). Смысл данного обетования понятен: Христос, Который однажды примет Свою великую силу и будет править народами, обладает силой победить народы в любой момент по Своему желанию. И Откр. 7:1-3 показывает, что Господь и в самом деле использует эту силу, чтобы управлять народами в настоящее время, охранять и защищать Своих верных. Иоанн говорит: «Видел я четырех Ангелов, стоящих на четырех углах земли, держащих четыре ветра земли», пока Божьи слуги не получили печать на чело.

Истина заключается в том, что «за туманной неизвестностью, в тени, стоит Бог, наблюдая за верными Ему»<sup>2</sup>. Ни бушующие ветры, ни огонь войны не могут прикоснуться ни к одному мужчине или женщине, за которыми Он наблюдает.

Кто может заявить, что даже сегодня Христос не обладает большей властью, чем народы! «Ни одно орудие, сделанное против тебя, не будет успешно» (Ис. 54:17). Христос хранит Своих верных, когда знает, что это к лучшему, но даже если христианин умрет, Христос, Который имеет ключи от могилы, воскресит его (см. 1 Фес. 4:15, 16). И однажды, уже совсем скоро, когда придет время прекратиться всем войнам, Христос примет Свою великую силу и правление, установит новое Царство и заселит его святыми, которых провел через все превратности судьбы (см. Дан. 7:27).

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

В Апокалипсисе Христос приглашает всех христиан разделить Его победу над грехом и грешниками и указывает способ это сделать: «Они победили его кровию Агнца и словом свидетельства своего, и не возлюбили души своей даже до смерти» (Откр. 12:11).

Хотя и правда то, что Откровение — это книга об ангелах, всадниках и ужасных зверях, самая поразительная картина, на которой мы прежде всего должны сосредоточить нашу веру, — это изображение Христа Победителя, окруженного побеждающими христианами.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Все цитаты из Библии приводятся по Синодальному пере-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> James Russell Lowell, "The Present Crisis", accessed October 13, 2022, https://poets.org/poem/present-crisis.

#### ПРОПОВЕДЬ 3

# ОТКРОВЕНИЕ: ЗАПОВЕДИ БЛАЖЕНСТВА ХРИСТА-ПОБЕДИТЕЛЯ

#### **ВСТУПЛЕНИЕ**

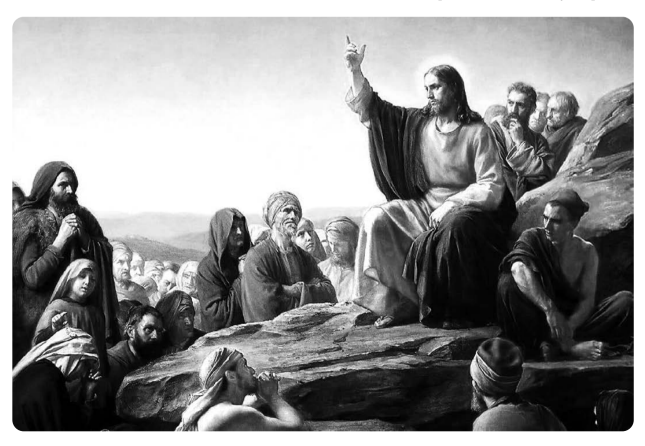
Посредством символов Апокалипсиса — семи ангелов, трубящих в семь труб; женщины в багряной одежде, восседающей на звере с семью головами; горящей горы, ввергающейся в море; саранчи, вылетающей из бездонной ямы, — Бог показал ход человеческой истории со времен апостола Иоанна до наших дней, трагичной и полной разочарования, ужасающей отступничеством, бессердечной в преследованиях, кровавой в войнах. Книга Откровение содержит много печали и гнева, потому что жизнь на нашей планете наполнена многочисленными трагедиями. И понятно, почему в Откр. 6:10 души под жертвенником вопиют: «Доколе, Владыка Святой и Истинный?..» 1, ибо

это вопль, звучащий снова и снова с того момента, как Иоанн записал данные ему видения.

Совершенно неожиданно посреди всего этого апокалиптического хаоса, Божьего гнева, ужасных сцен и умножающегося ужаса мы находим заповеди блаженства, не говоря уже о том, что их семь! Исследователь Нового Завета Т. Ф. Глассон утверждает, что «ввиду важности в этой книге числа семь... может быть, не случайно, что этих заповедей блаженства тоже семь»<sup>2</sup>.

#### І. ЧИСЛО СЕМЬ В КНИГЕ ОТКРОВЕНИЕ

Использование числа семь или семикратной ссылки на что-либо можно рассматривать как самое полное откровение Бога Своему творению.



Например, семикратное объявление о скором пришествии Иисуса с небес может быть способом мотивировать нас быть прилежными и бдительными, потому что в Нем мы имеем надежду на вечную жизнь (см. Откр. 1:1, 3; 3:11; 22:6, 7, 12, 20). Не менее важны и семь заповедей блаженства, и, кажется, тот факт, что их семь, не является совпадением.

Обычно заповеди блаженства ассоциируются у нас не с книгой Откровение, а с Нагорной проповедью (см. Мф. 5:1–12), в которой Иисус рассуждает о природе Царства Его Отца и тех, кто имеет в этом Царстве часть. Есть ли у книги Откровение другая сторона, кроме зверей и бесконечных ужасов?

«Апокалиптическая литература, — пишет Кеннет Странд, — появляется в те времена, когда тяжелые для Божьего народа обстоятельства могли бы заставить усомниться в том, что Бог не оставил Своих детей, и в ней ясно и четко говорится, что Бог на самом деле по-прежнему является Господином истории, что Он пребывает со Своим народом и что Он полностью оправдает его при наступлении большой и славной эсхатологической кульминации. Таким образом, эта литература особенно подходит для того, чтобы дать утешение и надежду угнетенным и притесняемым Божьим слугам, когда они переживают в своей жизни кризис и когда больше всего нуждаются именно в таком утешении и надежде»<sup>3</sup>.

#### II. СЕМЬ ЗАПОВЕДЕЙ БЛАЖЕНСТВА ОТКРОВЕНИЯ

Откровение рассказывает об искренней радости, которую обретают те, для кого поклонение милостивому Богу является наивысшим долгом. И особенно это открывается в семи драгоценных заповедях блаженства.

Слово «блаженство» происходит от латинского beatitude, являющегося переводом греческого makarismos, которое обычно переводится как «благословенный», например в Лк. 6:21: «Блаженны плачущие ныне, ибо воссмеетесь». В Новом Завете содержится сорок восемь заповедей блаженства: тринадцать из них — в Евангелии от Матфея, пятнадцать — в Евангелии от Луки, семь — в посланиях апостола Павла, по два — в посланиях Иоанна, Петра и Иакова и семь — в книге Откровение.

В Новом Завете заповеди блаженства чаще всего относятся к тем, кто стал гражданином установленного Иисусом Царства, кульминацией которого является Его воскресение (см. Мф. 13:10–17; 16:13–18). Заповеди блаженства Нового Завета указывают на Божественные благословения, дарующие истинную радость (см. Ин. 20:26–29).

В семи заповедях блаженства книги Откровение говорится, что блаженны или счастливы те, 1) кто читает, слушает и соблюдает слова пророчества (см. Откр. 1:3); 2) те, для кого смерть в Господе однажды станет формой ученичества (см. Откр. 14:13); 3) те, кто бодрствует и хранит одежду свою, ожидая Того, Кто скоро придет (см. Откр. 16:15); 4) те, кто принимает приглашение на брачную вечерю Агнца (см. Откр. 19:9); 5) те, кто принимают участие в первом воскресении, будут священниками Бога и будут царствовать с Ним тысячу лет (см. Откр. 20:6); 6) те, кто послушен Божьему Слову (см. Откр. 22:7); 7) те, кто омыл свои одежды в крови Агнца и потому могут войти в Новый Иерусалим (см. Откр. 22:14). Какая благословенная гарантия!

Эти семь заповедей блаженства из книги Откровение, кажется, не были произвольно разбросаны по всей книге. Напротив, они образуют последовательность Божьей искупительной миссии в конце времени, представляя структуру, которую мы, возможно, не заметили раньше.

Из этой структуры мы можем сделать вывод, что эти семь заповедей блаженства, в которых содержится Божий милостивый призыв быть и радостными, и почтительными, переносят нас из настоящего времени потерянного рая (см. Откр. 1:3) в будущее время приобретенного рая (см. Откр. 22:14). Между этими двумя реальностями мы видим движение будущего, чреватое смертельной опасностью (см. Откр. 12, 13; ср. 14:13), славное пришествие Иисуса как Царя после кризисного будущего (см. Откр. 16; ср. 16:15), вход святых в Новый Иерусалим на брачную вечерю Агнца (см. Откр. 19:9) и пребывание святых на небе тысячу лет, где, получив статус царственного священства, они вместе со Христом судят нечестивых (см. Откр. 20:6), пока им не напомнят, что радость и долг по-прежнему присутствуют в продолжающемся настоящем (см. Откр. 22:7).

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Заповеди блаженства заверяют нас, что Бог не оставил нас в этом мире, — независимо от того, насколько покинутыми и уязвимыми мы можем себя чувствовать или насколько невыносимым может казаться наше положение, нам не следует бояться. Бог, управляющий Своим творением, делится Своей непревзойденной радостью с теми, кто сохраняют твердую веру и остаются верными учениками. В этих заповедях блаженства отражается Бог, Который пообещал оставаться с нами во все дни до скончания века. Он заберет нас из этого мира, где присутствует смерть, в славное

время, когда смерти больше не будет и не будет расставаний!

В небольшом стихотворении Джордж Макдональд задает вопрос:

Путник, что находится за холмом? Путник, расскажи мне; Я всего лишь ребенок, стоящий у окна, И потому я не вижу, что там находится.

Строфа из гимна Ричарда Бакстера является хорошим ответом на этот вопрос:

Мне мало что известно о той жизни, Взгляд веры затуманенный; Но довольно того, что все знает Христос, И я буду с Ним<sup>4</sup>.

ПРОПОВЕДЬ 4

# ОТКРОВЕНИЕ: ТОРЖЕСТВО ХРИСТА-ПОБЕДИТЕЛЯ

#### **ВСТУПЛЕНИЕ**

В книге Откровение мы прочитали об испытаниях и суде; о врагах и сражениях; о страданиях праведников и победах грешников. Мы задаемся вопросами: «Неужели это никогда не закончится? Неужели не закончится это состояние несовершенства, войны и беспокойства? Неужели не закончатся эти превратности судьбы и смешение правильного и неправильного, эти бесконечные обновления и борьба?»

Христос-Победитель отвечает ободряющим утверждением: «И сказал Сидящий на престоле: се, творю все новое» (Откр. 21:5)¹. Святой город выходит из рук своего Строителя и Создателя, «приготовленный как невеста, украшенная для мужа своего» (Откр. 21:2). Авторитетный голос провозглашает: «Се, скиния Бога с человеками, и Он будет обитать с ними; они будут Его народом, и Сам Бог с ними будет Богом их» (Откр. 21:3). Бог возвращается. Полное осознание значения пророческого имени Еммануил, что значит «С нами Бог», состоит в том, что это их Бог. «И отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет, ибо прежнее прошло» (Откр. 21:4).

И когда же наступит этот новый порядок? Псалмопевец отвечает: «Грядет Бог наш, и не в безмолвии» (Пс. 49:3). А теперь обратите внимание на три триумфа Христа-Победителя.

#### I. ТРИУМФАЛЬНОЕ ВОЗВРАЩЕНИЕ ХРИСТА-ПОБЕДИТЕЛЯ

От дней пророчества Еноха: «Се, идет Господь со тьмами святых Ангелов Своих» (Иуд. 14) во все времена звучало обетование пришествия. Это и пророк Даниил, которому было обещано, что он восстанет для получения своего жребия в конце дней (см. Дан. 12:13); это и обращение Иисуса к ученикам в Иерусалиме, когда Он пообещал: «Приду опять» (Ин. 14:3); это и уверенность апостола Петра, ожидающего «нового неба и новой земли» (2 Петр. 3:13); это и заявления Иисуса в верхней горнице на Вечере Господней о Его Втором пришествии; это и утверждения апостола Павла, когда он развеял все сомнения коринфян о воскресении мертвых (см. 1 Кор. 15); это и его слова в послании в Фессалонику, где описано славное воссоединение святых в последний день (см. 1 Фес. 4:16-18); это и конкретное описание признаков Второго пришествия Христа, описанных в Мф. 24, Мк. 13 и Лк. 21; это и слова утешающих ангелов на горе Елеонской, которые заверили учеников, что «этот Иисус» вернется (см. Деян. 1:11).

Нам следует не только оглядываться назад, но и смотреть вперед. Мы должны взирать на Христа на кресте и на престоле (см. Евр. 9:28). Мы должны ясно понимать, что Тот, Кто уже однажды приходил, придет снова. Но, когда бы это ни произошло, это произойдет обязательно.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Все библейские отрывки приводятся по Синодальному переводу.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>T. F. Glasson, *The Revelation of John*, Cambridge Bible Commentary (Cambridge: Cambridge University Press, 1965), 18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Kenneth Strand, "Apocalyptic Prophecy and the Church-1,", *Ministry*, Ictober 1983, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Процитировано Джеймсом Гастингсом «Великие тексты Библии» (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1915), 20:55.

Живущие в это время увидят это (см. Откр. 1:7), а умершие во Христе пробудятся, чтобы Его встречать (см. 1  $\Phi$ ec. 4:16).

Однако в то время как некоторые возлюбили явление Его (см. 2 Тим. 4:8), другие приходят в ужас от одной этой мысли. Авторитетное Слово передает этот ужас как рыдание (см. Откр. 1:7), подобно рыданию матери над умершим ребенком или невиновного человека, приговоренного к наказанию. Таким будет безнадежное горе тех, кто не раскаялся, они не могут скрыть свои мучения; тех, кто когда-то поверил в Него, но ушел в мир; тех, кто выступает против Христа, о любви к Которому когда-то заявлял; тех, чья непоследовательная жизнь опорочила имя Иисуса; тех, кто отверг Его любовь и заглушил свою совесть, — можно сказать, что все они, наряду с римским солдатом, вонзившим копье в бок Мессии, распяли Его. Они будут потеряны! Насколько же усердно нам следует молиться следующей молитвой: «О Господь, приготовь мою душу к этому великому дню; омой меня Своей драгоценной Кровью и удали от меня мои грехи».

#### II. ТРИУМФАЛЬНАЯ ПОБЕДА НАД ЗЛОМ И СМЕРТЬЮ

Второе пришествие Иисуса будет днем уничтожения греха и всего, что ему сопутствует, например страданий и смерти. Болезнь и слабость, тяжелый труд и нужда, старость, печаль и слезы — все это исчезнет. Книга Откровение отражает отблеск победы над «последним врагом» — смертью (см. 1 Кор. 15:26). Иоанн пишет: «Блаженны мертвые, умирающие в Господе... они успокоятся от трудов своих» (Откр. 14:13). Причем они не только «успокоятся от трудов своих», они воскреснут вновь в славном воскресении, когда будет «поглощена смерть победою» (1 Кор. 15:54; ср. Евр. 9:26–28).

Усеянная ароматными цветами и мягкими звуками музыки, смерть остается жестокой реальностью, которую невозможно замаскировать, но «на обломках нашей жизни, — пишет Гельмут Теличке, — восседает Тот, Кто сегодня авторитетно заявляет, что может устранить брешь между Богом и человеком, может восстановить мир, разрушенный болью, нечестием и враждой против Бога, что Он не ровня ужасному величеству смерти»<sup>2</sup>.

И это Иисус-Победитель!

# III. ТРИУМФАЛЬНАЯ ДЕЙСТВИТЕЛЬНОСТЬ ВОССТАНОВЛЕННОГО РАЯ

Иоанну было показано, как в конце Христос отстаивает Свое дело и одерживает победу над

силами зла, чья окончательная судьба была решена (см. Откр. 20:7–14). Когда Иоанн писал Апокалипсис, Церковь переживала время наибольшей опасности. Иудеи и язычники объединились в ненависти к имени Христа и прикладывали все силы для того, чтобы уничтожить верующих в Него. Иакова, Петра и Павла казнили. Иерусалим пал. Преследования и смерть триумфальным шествием прошли по всему, что было отмечено именем Бога. Затем, когда уже казалось, что Бог оставил землю, с престола послышался громкий голос, обещавший новый мир (см. Откр. 21:1–5).

Прекрасная надежда и предсказание окончательной и решительной победы Бога показывают, что этот конфликт не вечен. Беззаконию будет положен конец, и нечестивые прекратят творить зло. Враги Господа погибнут. Бог творит рай, чтобы осуществить пророчество «не видел того глаз». Охваченный непередаваемой грандиозной и бесконечной радостью, Иоанн видел все это — прекрасные новые небеса и новую землю.

Видение Иоанна не было омрачено грехом, болью, печалью и смертью. Он увидел новый мир, в котором удовольствия без боли, улыбки без слез, здоровье без болезней, радость без печали, жизнь без смерти и любовь без ненависти.

Эллен Уайт утверждает, что на этой новой земле «бессмертный разум с неувядающим восторгом будет созерцать чудеса творческой силы и тайны искупительной любви... Станут развиваться все способности, умения и навыки; умножится каждый талант. Приобретение знаний не приведет к умственному переутомлению или истощению жизненных сил. Там можно будет осуществлять самые грандиозные проекты; претворять в жизнь самые возвышенные стремления, самые смелые планы; но и после этого будут новые вершины, которые следует взять; новые чудеса, которые будут вызывать восхищение; новые истины, которые нужно постигать; новые объекты исследования, требующие приложения сил, ума, души и тела»<sup>3</sup>.

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Вы стремитесь попасть туда? Христос-Победитель приготовил для вас место (см. Ин. 14:1-3). Он приглашает: «Приди!» ■

 $<sup>^{1}</sup>$  Все библейские отрывки приводятся по Синодальному переводу.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Helmut Thielicke, *The Silence of God*, процитировано в книге Gladys M.Hunt, *Don't Be Afraid to Die* (Grand Rapids, MI: Zondervan, 1971). 43

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Эллен Уайт. Великая борьба (Mountain View, CA: Pacific Press, 1950). C. 677.

# РАДОСТЬ ПОСЛУШАНИЯ

**Томас Р. Шеперд,** доктор философии, доктор общественного здоровья, старший научный сотрудник кафедры Нового Завета в Университете Андрюса, США

Учась в третьем классе, я вынес важный урок относительно послушания. Мой друг показал мне, что в конце учебника математики есть ответы. Поскольку я был не слишком силен в математике, то воспользовался этим сокровищем (это другой вопрос, зачем авторы учебника поместили в нем ответы). Я радостно записывал ответы, постоянно заглядывая в конец учебника.

Неожиданно около меня остановилась моя учительница миссис Гибсон. Она наклонилась и сказала нечто такое, что навсегда засело в моей памяти. «Томми, — сказала она, — я не хочу, чтобы ты так поступал. Ты не такой мальчик». Это был урок послушания и честности, который запечатлелся в моем сердце благодаря этим словам. С тех пор честность для меня невероятно важна.

#### ПЛОД, А НЕ КОРЕНЬ

Справедливости ради следует признать, что зачастую послушание понимается неправильно. Я полагаю, на первых порах оно возникает из законного желания угодить нашим родителям и держаться подальше от неприятностей. Другими словами, «будь послушным и живи». Послушание всегда вознаграждается; непослушание же — наказывается. Без должного наставления и практики мы можем продолжать думать, что нас любят, если мы послушны, и не любят, если мы непослушны.

Такая концепция любви, основанная на принципе «услуга за услугу», может быть легко применена и в жизни веры. Исполняй Божьи заповеди и будь любим. Не исполняй Божьи заповеди и будь наказан. Это не та концепция любви,

о которой говорится в Писании. В Писании всегда послушанию предшествует искупление. Это отклик на Божью любовь, а не его причина. Это хорошо иллюстрируют Десять заповедей. Несмотря на то, что мы часто начинаем заучивать эти принципы жизни с Исх. 20:3, фактически разговор начинается чуть раньше. «И изрек Бог все слова сии, говоря: Я Господь, Бог твой, Который вывел тебя из земли Египетской, из дома рабства; да не будет у тебя других богов пред лицом Моим»  $(\text{Исх. } 20:1-3)^1$ . До того, как Израиль должен был научиться повиноваться Богу, сначала нужно было вступить с Ним в отношения как со своим милостивым Искупителем. Господь предоставил ему такую возможность, выведя его из Египта Своей всемогущей рукой (см. Исх. 3–15). Это был незабываемый опыт, который превратил израильтян из рабов в свободных людей. Это основательно изменило их восприятие себя. Теперь они стали Божьим народом.

Именно в этом новом статусе на Синае они и слушали обращение Бога. Десять заповедей были обращены к ним как к объединенной группе людей, а также и к каждому лично. Каждый раз в Десяти заповедях местоимение «ты» используется в единственном числе, подчеркивая личные отношения с Богом. Здесь не подразумевается, что должна быть послушной вся группа, а ты, я — каждый из нас.

При этом важно отметить, что наше послушание Богу ни в коей мере не устраняет наши грехи. Именно Бог обеспечивает спасение через нашего Господа Иисуса Христа, Чья смерть на кресте смывает нашу вину перед Богом. Послушание

ПРЕСВИТЕР № 1 / 2023 23

не устраняет грех и не искупает его. Оно никогда этого не делало и не может сделать. Грех оскорбителен для Божьей святости и благости. Он нарушает фундаментальные принципы, которыми управляется нравственная Вселенная. Нарушение Божьего Закона в нашей жизни подобно пятну, которое мы не можем удалить. Только Христос может удалить грех (см. Мк. 2:10; Рим. 5:6–10). Если мы думаем стать более послушными и таким образом как-то искупить грех, то мы пристраиваемся к жертве Христа. Поступая так, вы фактически отказываетесь от Него. Другими словами, этим вы заявляете, что Его жертвы недостаточно, что необходимо что-то большее — ваши дела<sup>2</sup>.

При правильном понимании послушание является плодом живых, основанных на любви отношений с Богом, а не средством установления этих отношений. Мы любим своих детей еще до того, как они научились слушаться. Мы заботимся о них, одеваем, моем, обеспечиваем всем необходимым еще до того, как они могут отреагировать послушанием. Точно так же Бог будет заботиться о нас и омывать нас, когда мы обратимся к Его благодати. В результате таких отношений, основанных на ощущении Его любви, в нашей жизни появляется плод Духа: «любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание» (Гал. 5:22, 23). Павел добавляет: «На таковых нет закона» (Гал. 5:23).

#### ЗАЧЕМ БЫТЬ ПОСЛУШНЫМ?

Если с помощью послушания невозможно заработать спасение или искоренить грех, то зачем тогда быть послушным? Подумайте о ребенке, о котором заботятся любящие родители. Все его нужды удовлетворены — у него есть еда, одежда, жилье, образование, атмосфера любви. Этот ребенок не хочет соблюдать разумные правила семьи, не хочет поддерживать порядок в комнате, мыть посуду, вовремя приходить домой. Что-то не так? Это похоже на то, когда мы только получаем, но ничего не отдаем. Родители заботятся о ребенке не для того, чтобы он был послушным, а потому, что он их ребенок и они его любят. Но если он не слушается, то нарушается равновесие отношений в семье. Если человек только получает и не отдает, это приводит к развитию плохого, даже греховного, характера.

Вот почему послушание является необходимым качеством в христианской жизни (см. Рим. 12:1, 2). Без него мы становимся эгоистичными, внутренне испорченными и равнодушными к нуждам окружающих нас людей. Божья благодать

помогает нам перестать думать только о себе и фокусирует наше внимание на служении другим (см. Ин. 13:34, 35; Еф. 2:10). Именно в этом и заключается истинное послушание. Посмотрите на примеры из Десяти заповедей. «Не кради» (Исх. 20:15). Воровать — значит отнимать у других то, что по праву принадлежит им. Это присвоение их вещей для моих целей. Это развивает во мне эгоистичный нрав, который фактически уничтожает мою способность признавать и ценить окружающих меня людей. Это вредит моей душе. «Не прелюбодействуй» (Исх. 20:14). Прелюбодеяние разрушает связь любви и преданности между мужем и женой, что ведет к недоверию, болезненному разочарованию, стыду и ужасным страданиям.

#### СУДИМЫ ПО НАШИМ ДЕЛАМ

Ветхий и Новый Заветы, Моисей, Иисус, Павел, Иоанн и другие библейские авторы последовательно учили тому, что мы спасаемся благодатью, но судимы по делам.

«Если будешь слушать заповеди Господа, Бога твоего, которые я заповедую тебе сегодня — любить Господа, Бога твоего, ходить по путям Его и исполнять заповеди Его, и постановления Его, и законы Его; и будешь ты жить и размножишься, и благословит тебя Господь, Бог твой, на земле, в которую ты идешь, чтобы овладеть ею» (Втор. 30:16).

«Ибо всякое дело Бог приведет на суд и все тайное, хорошо ли оно, или худо» (Еккл. 12:14).

«Ибо всем нам должно явиться пред судилище Христово, чтобы каждому получить соответственно тому, что он делал, живя в теле, — доброе или худое» (2 Кор. 5:10).

«Се, гряду скоро, и возмездие Мое со Мною, чтобы воздать каждому по делам его» (Откр. 22:12).

«Так как вы сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то сделали Мне» (Мф. 25:40).

Итак, все это кажется несколько странным. Мы отметили ясное библейское учение о том, что человек спасается по благодати через веру, независимо от дел. Мы также обнаружили, что послушание не может искупить грех и что оно является плодом живых, основанных на любви отношений с Богом. Тогда почему же мы судимы по делам? Разве это не противоречит представленному выше ясному библейскому учению? Вы можете удивиться, но ответ на этот вопрос отрицательный, это вовсе не противоречит праведности по вере.

Как это возможно? Ответ можно найти в библейской антропологии.

Библейская антропология достаточно целостная. Мы говорим: «У тебя нет души; ты душа» (ср. Быт. 2:7: «и стал человек душою живою», по-еврейски nephesh). Одним из следствий этого библейского учения о целостности человека является доктрина о состоянии мертвых. Мертвые ничего не знают, поскольку после смерти прах возвращается в землю, а дыхание жизни возвращается к Богу (см. Еккл. 12:7). Душа перестает существовать, потому что она существует только в виде соединения земного праха с дыханием жизни от Бога<sup>3</sup>.

Какое отношение это имеет к «спасению по благодати, но суду по делам»? Итак, поскольку мы являемся целым, единым, следовательно то, что находится внутри, отражается снаружи. Ваши слова и дела являются следствием того, каким человеком вы являетесь. Если в моем сердце присутствует вера во Христа, то это проявится в моих делах. Благодать и вера — это корни; служение другим — плод. Если нет плода, значит, существует проблема с корнем. Соответственно, наши дела (или их недостаток) являются выражением нашей

внутренней веры (или ее недостатка). По этой причине Бог судит нас по нашим делам.

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Послушание является преимуществом христианина — возрастать в познании Господа и служении Ему. Радость от этого должна наполнить нашу жизнь. «Как люблю я закон Твой! весь день размышляю о нем» (Пс. 118:97). «Если любите Меня, соблюдите Мои заповеди» (Ин. 14:15). «Вы — друзья Мои, если исполняете то, что яристианин живет счастливой и радостной жизнью, постоянно возрастает в Господе, ходит по Его следам, подражает Его примеру, ободряет окружающих. Пусть Бог поможет мне и вам пережить этот опыт в своей жизни. ■

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Это подобно ящику, сделанному из деревянных досок с помощью гвоздей: вытащите гвозди, сложите деревянные доски на одной стороне, и ящика больше нет, потому что это уже просто сочетание деревянных досок и гвоздей.



25

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Если не указано иное, все библейские отрывки приводятся по Синодальному переводу.

 $<sup>^{2}</sup>$  Это была проблема, описанная в Кол. 2.

# ДИАКОНЫ И ДИАКОНИСЫ В РАННЕМ АДВЕНТИЗМЕ

(ЧАСТЬ 2)

**Винсент Уайт-старший,** доктор богословия, пастор и автор книги «Диаконы и диаконисы двадцать первого века: отражение библейской модели», рабочей тетради и книги «Решение проблем и приведение душ ко Христу: руководство для диаконов и диаконис»

первой части было отмечено, что в раннем адвентизме, согласно Полному опубликованному изданию работ Эллен Уайт 2005 года, слово «диакон/диаконы» было записано пятнадцать раз. В ранней Церкви адвентистов седьмого дня встречается всего четыре записи об их служении. Слово «диакониса/диаконисы» было записано восемнадцать раз, из которых лишь три случая относились к их служению в Церкви. Диаконы были ответственны за доставку на Вечерю вина — неперебродившего виноградного сока. В их обязанности также входило призывать членов Церкви быть верными в возвращении десятин, собирать десятины и в больших общинах отдавать десятины казначею, а в маленьких самим выступать в роли казначея.

Третья и последняя область, связанная с диаконским служением, относится к их посвящению в духовный сан. Следующее высказывание Артура Н. Патрика, секретаря Колледжа Авондейл в Австралии, указывает на то, что в ранней Церкви адвентистов седьмого дня совершалось рукоположение диаконов и диаконис.

24 июня 1899 года церковь Эшфилд в Сиднее избрала Г. Ф. Гудмэна пресвитером. Согласно церковным записям, «он был посвящен на служение пресвитера возложением рук». Ясно, что адвентисты в то время понимали возложение рук как посвящение в сан.

Какие служители были посвящены на служение? И вновь мы находим ответ в протоколах церкви Эшфилда. На собрании 10 августа 1895 года избирательный комитет зачитал свой доклад.

В докладе отмечается: «Сразу же после выборов служителей пригласили выйти вперед, где пасторы Корлисс и МакКала отделили на служение пресвитера, диаконов и диаконис, помолившись за них и возложив на них руки»

В субботу 6 января 1900 года субботнее членское собрание в церкви Эшфилда проводил пастор У. К. Уайт. В протоколе секретарь записал: «Были названы и приняты предыдущие служители на текущий год, и сегодня пастор Уайт посвятил в сан пресвитеров, диаконов и диаконис и возложил на них руки».

Запись в дневнике У. К. Уайта за этот день подтверждает записи протокола церкви Эшфилда: «Выступал в Эшфилде. Двадцать пять присутствующих. Посвятил Дж. Хиндсона — в сан пресвитера, Т. Патчина — в диакона и миссис Бренирейн и Патчин — в диаконисы» 1.

Из этой записи и протокола церковного собрания понятно, что в ранней Церкви адвентистов седьмого дня диаконов и диаконис посвящали на служение.

Вторая и последняя область, связанная со служением диаконис в ранней адвентистской Церкви, определяет некоторые из выполняемых ими обязанностей. В статье Эллен Уайт в «Ревью энд Геральд» (от 9 июля 1895 года) представлено краткое описание их работы, а также рекомендовано посвящать их на служение. Э. Уайт писала: «Женщинам, готовым посвятить часть своего времени на служение Господу, нужно поручать посещать больных, заботиться о молодежи и о нуждах бедных. Их следует отделить на это служение,

совершив над ними молитву и возложение рук. В некоторых случаях им придется советоваться с собратьями или служителями; но, если это посвященные женщины, поддерживающие жизненно необходимую связь с Богом, они будут оказывать доброе влияние на Церковь. Это еще одно средство укрепления и созидания Церкви»<sup>2</sup>.

На основании этих источников диаконов и диаконис в ранней адвентистской Церкви посвящали на служение. Диаконисы посещали больных, заботились о молодежи и помогали бедным. Важно отметить, что диаконисы также консультировали других женщин в общинах. В письме А. Т. Джонсу, написанному в сентябре 1902 года, Эллен Уайт выговаривала ему за то, что он выслушивал рассказы женщин об их бедах: «Когда женщина приходит к вам со своими проблемами, просто отошлите ее к сестрам, чтобы она рассказала о своих проблемах диаконисам церкви»<sup>3</sup>.

Согласно «Руководству адвентистской Церкви» от 1932 года, посвящение на служение диаконис было официально прекращено в 1932 году. В 1990 году оно было заменено служением официального введения в должность. Однако делегаты 59-й сессии Генеральной Конференции, проходившей в Атланте, Джорджия, с 24 июня по 3 июля 2010 года, проголосовали за то, чтобы диаконис посвящали на служение наряду с диаконами<sup>4</sup>. Это решение отражено в действующем «Руководстве Церкви адвентистов седьмого дня».

Обязанности, исполняемые диаконами и диаконисами в ранней адвентистской Церкви, совпадали с обязанностями их коллег в христианской Церкви первого века, и они остались такими же для тех, кто служит в двадцать первом веке. ■

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> «Адвентистское обозрение», «Шестое совещание: протоколы» (только церковное руководство) www.adventistreview. org/article.



ПРЕСВИТЕР № 1 / 2023 27

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Полное опубликованное издание работ Эллен Уайт 2005 года, Ellen G. White Estate Research Documents Full Text Search, s.v. "deacons" (Silver Spring, MD: Ellen G.White Estate, 2006), CD-ROM.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Работы Эллен Уайт, s.v. "deaconesses".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nancy Vyhmeister, "Deaconesses in the Church", Vinistry, September 2008, 22.

# НАСТАВНИЧЕСТВО ПРЕСВИТЕРА, ПРЕОБРАЗУЮЩЕЕ ЖИЗНЬ

**Гарфилд Браун,** доктор медицинских наук, магистр богословия, капеллан Медицинского центра Университета Лома-Линда, США

четко помню, как проснулся в то субботнее утро. Еле сдерживая волнение, я медленно прочел перед зеркалом свое послание, готовясь выступить со своей первой проповедью. Несколько месяцев назад избирательный комитет нашей общины адвентистов седьмого дня Нью-Винторпс избрал меня пресвитером. Мне было всего шестнадцать лет; я ничего не знал о том, как надо готовить проповедь. Я полагал, что проповедь — это просто длинный очерк, рассказывая который нужно в некоторых местах повысить голос, и я справлюсь с этим без проблем так, что меня будут просить еще не раз прочитать ее. Как же я ошибался!

Название моей проповеди «Иисус грядет» говорило само за себя. Я говорил о признаках скорого возвращения Иисуса и о необходимости быть к этому готовыми. Возбуждение и поддержка членов Церкви были очевидны по их громким возгласам «Аминь» и «Аллилуйя»! Радуясь возможности проповедовать Божье Слово, я не имел представления о богословских тонкостях подготовки правильного толкования, передавая Слово, и о его преобразующем влиянии на людей, но я проповедовал. Когда я общался у дверей с членами церкви, насчитывающей шестьдесят пять человек, они высоко отозвались о таком своевременном напоминании о неминуемом возвращении Иисуса. Вернувшись, чтобы забрать свои вещи на одной из скамеек, пресвитер Ньютон Дэниэл, основатель нашей церкви, остановил меня и вежливо спросил, могу ли я уделить ему немного времени для беседы. За два года своего пребывания в этой церкви я никогда не слышал, чтобы кто-нибудь

отказывал пресвитеру Дэниэлу в просьбе побеседовать с ним, поэтому я согласился.

Величественный, безукоризненно одетый мужчина, пресвитер Ньютон Дэниэл никогда не приходил в церковь без своего портфеля. В нем находились три вещи: большая, потрепанная Библия, пособие по изучению уроков субботней школы и подарок для члена церкви. Ни один человек не получал этот подарок без причины, и Бог всегда, каждую неделю говорил ему, кому отдать этот подарок. Пресвитер Дэниэл заботился о каждом члене этой церкви своим уникальным способом. У него была булочная, и он всегда старался благословить каждого из нас, исходя из наших нужд. Я был подростком; у меня никогда не было костюма, пока я не встретил пресвитера Дэниэла. Вероятно, все мои друзья в церкви думали, что я потратил на этот костюм огромную сумму денег, но он принес его в церковь и подарил его мне тайно, преподав мне первый урок честности и конфиденциальности руководителя. Когда я сел, он пригласил меня присоединиться к нему и помолился: «Отче, спасибо за то, что призвал этого молодого человека проповедовать Евангелие. Когда мы будем беседовать, помоги, пожалуйста, ему запомнить все, чем я хочу с ним поделиться. Я молю, чтобы Ты благословил его и нас в нашей совместной работе по продвижению Твоего дела в этой части Твоего виноградника. Аминь».

Мне преподали второй урок для руководителя в субботу после того, как я прочитал ту проповедь. Пресвитер Дэниэл был руководителем-слугой, и он разглядел у меня призвание к служению. Он говорил с уважением и похвалил мою

проповедь. В ту субботу он сказал мне кое-что такое, что навсегда изменило мою философию проповедования. Он сказал: «Пресвитер Браун (меня он назвал пресвитером, хотя я не был даже посвящен на служение), Бог призвал тебя проповедовать Его Евангелие. Это была твоя первая проповедь, но она не будет последней. Я буду направлять тебя и молиться за тебя. Ты хороший писатель, но проповедь Евангелия намного глубже, чем обычное писательство. Когда ты проповедуешь Евангелие, ты представляешь Всемогущего Бога, Который обращается и взывает к этому миру через тебя. Проповедование Божьего Слова требует от слушателя принять решение, которое определяет вечную жизнь или вечное осуждение. Многие услышат твою весть в последний раз, и это делает проповедь Евангелия крайне необходимым делом».

С того дня, если только пресвитер Дэниэл никуда не уезжал, я оставался с ним после каждой проповеди, получая обратную связь, преобразующую жизнь. Мне очень нравилось общаться с ним, я наслаждался каждой минутой проведенного с ним времени.

Мой третий урок научил меня, что проповедники Евангелия должны быть читателями. Несмотря на то, что пресвитер Дэниэл не имел высшего образования, он был очень начитан. Когда я рос, он просил слушать его проповеди и обращать внимание на то, что все, о чем он рассказывает, получено из многочисленных источников и чтения. Каждый месяц он приносил мне книгу и просил использовать из нее яркие цитаты, соответствующие теме моей проповеди. Сначала было трудно привыкнуть к этому, но он помогал мне. Он высказывал конструктивную критику, предлагая альтернативу для проповеди Слова.

Мой четвертый урок подчеркнул важность времени и того, что хороший пресвитер, по сути, это верный управитель. Пресвитер Дэниэл научил меня этому, приходя за сорок пять минут до начала запланированной нами встречи. Я бессчетное количество раз пытался прийти раньше него, но он всегда уже был на месте, терпеливо ожидая меня. Более того, он никогда не говорил мне, что отдавать - это неотъемлемая характеристика руководителя; он просто отдавал сам. Он отдавал свое время, деньги, умения, знания и полное подчинение Господу. Он присутствовал на всех евангельских программах, которые я проводил, предлагая обратную связь и рассказывая мне об интонации при проповедовании; о том, как разбить проповедь на части и как сделать практический призыв. Я помню, как он учил меня, что

мой призыв должен быть обращен к каждому присутствующему. Он предупреждал, что некоторые люди не откликнутся, пока не услышат призыв, обращенный конкретно к ним. В одну из суббот на евангельской встрече из-за мероприятий, предшествовавших проповеди, мне захотелось поскорее закончить проповедь. «Пастор, не обращайся с призывом второпях, — сказал он. — На этой стадии своей проповеди, когда Святой Дух переходит от коллектива к отдельному человеку, обращайся и к готовым, и к неуверенным».

Мой пятый урок был относительно наставничества и обучения. Этот Божий человек воодушевлял меня на каждом этапе моего роста как служителя: от молодого человека, проповедующего очерки, до человека, сидящего и беседующего с молодежью и взрослыми по всему земному шару о Божьей любви к Его народу — в лабиринте богословских бесед в колледже, семинарии, университетских аудиториях, церквах, обществе и у кровати смертельно больного. Сталкиваясь с трудностями, я постоянно вспоминал наставления пресвитера Дэниэла: «Всегда делись Евангелием так, как посланник Всемогущего Бога в этом погибающем мире». Я на личном опыте ощутил преобразующую силу. Я обязан этим пожилому пресвитеру на крошечном Карибском острове в маленькой сельской церкви, который рассказал мне, что мой Бог Всемогущий. Если мы Ему доверяем, то для нас нет ничего невозможного.

Однажды пресвитер Дэниэл пригласил меня встретиться с ним. Он рассказал мне, что только что узнал о том, что смертельно болен, но хотел, чтобы я знал, что он «будет в порядке». Я думал, что он имеет в виду, что поправится, но он продолжал: «Я выполнил свою работу для Господина. Наша церковь готова для того, чтобы ты стал ее руководителем». Видя, как трудно быть руководителем, я знал, что не готов. Он подчеркнул, что церковь растет и что я был именно тем, к кому Бог побудил его обратиться с просьбой принять руководство. «Если Божий народ попросит тебя быть руководителем, пообещай мне, что не откажешь ему в этом. Бог хочет, чтобы ты стал служителем. Когда придет время, поступай в университет и изучай богословие». Он помолился со мной. Я плакал, когда уходил от него. Я не хотел, чтобы Божий человек увидел, как сильно я к нему привязался. Его слова, глубоко запечатлевшиеся в моем разуме, даровали мир, который я имею сейчас, потому что Бог говорил со мной через пресвитера. ■

29



**Джозеф Киддер,** доктор богословия, преподаватель христианского служения и ученичества в Университете Андрюса, США **Кэтлин Кэмпбелл Уикли,** магистр богословия и студентка курса МСО (магистр социального обеспечения) в Университете Андрюса, США

«И ВСЯКОЕ СОЗДАНИЕ, НАХОДЯЩЕЕСЯ НА НЕБЕ И НА ЗЕМЛЕ, И ПОД ЗЕМЛЕЮ, И НА МОРЕ, И ВСЕ, ЧТО В НИХ, СЛЫШАЛ Я, ГОВОРИЛО: СИДЯЩЕМУ НА ПРЕСТОЛЕ И АГНЦУ — БЛАГОСЛОВЕНИЕ И ЧЕСТЬ, И СЛАВА И ДЕРЖАВА ВО ВЕКИ ВЕКОВ» (ОТКР. 5:13).

Вали разные перипетии в истории Вселенной. Мы обнаружили, что Бог замышлял прекрасную жизнь для всех Своих творений. Он желал добра всем, в том числе вам и мне. Но, когда творение, на земле и на небе, отвернулось от Бога, все изменилось. Наш мир погрузился во тьму греха. Именно по этой причине Бог разработал план нашего спасения от греха и его последствий.

Благодаря Христу мы получили возможность жить вечной жизнью. Но даже после того, как мы приняли намерения Христа для нашей жизни, даже когда Святой Дух совершает в нас работу по нашему освящению, мы все еще живем в греховном мире. Мы все еще видим трагедии, когда смотрим или читаем новости. Мы все еще приходим в ужас, когда слышим о злодеяниях, происходящих по всему миру. Однако служение Христа,

несмотря ни на что, активно и живо здесь, на земле. Благодаря Ему мы имеем надежду, гарантированную Его возвращением и новым Творением. Даже перед лицом страданий и трудностей мы знаем, как заканчивается великая борьба.

«Великая борьба длится шесть тысяч лет; Божий Сын и Его ангелы противостоят силам сатаны, чтобы предостеречь, просветить и спасти детей человеческих. Сейчас все уже приняли решение; нечестивые полностью объединились с сатаной в его войне против Бога. Для Бога настало время восстановить авторитет Его попранного Закона»<sup>2</sup>.

Эта война ведется между сатаной и Богом уже слишком долго. Однажды будет разоблачено, что обвинения, выдвинутые павшими ангелами против Бога, являются ложными. Вскоре вся Вселенная вздохнет с облегчением, увидев оправдание Божьего характера.

#### ОПРАВДАНИЕ БОЖЬЕГО ХАРАКТЕРА

В конце концов после тысячелетий лжи и обмана настанет время, когда все узнают правду о том, Кем является Господь - Источником справедливости и милости, любви и благодати. Именно Христос оправдает Божий характер, и вся Вселенная наконец придет к согласию. «В конце все признают Божью справедливость, прославляя Христа как своего Господа. Таким образом, все творение признает характер Бога, Который был в центре великой борьбы, справедливым и верным. Даже сатана, заклятый враг Христа, признает Божью справедливость и преклонится перед превосходством Христа»<sup>3</sup>. Все увидят правду о том, Кто такой Бог и кто такие мы. Каждый грешник осознает свою вину в свете Божьей благости и признает своего Творца справедливым4. Именно это осознание и заявление каждого, даже сатаны, раз и навсегда прояснит для всех, что Бог является именно Тем, Кем Он Себя называет. «Ибо написано: "живу Я, говорит Господь, предо Мною преклонится всякое колено, и всякий язык будет исповедовать Бога"» (Рим. 14:11; см. также Флп. 2:10, 11; Откр. 1:7).

Поскольку характер Бога полностью оправдан перед всей Вселенной, Его благость и правдивость уже не будут подвергаться сомнению на протяжении всей вечности. Апостол Павел написал о «надежде вечной жизни, которую обещал неизменный в слове Бог прежде вековых времен» (Тит. 1:2). Мы начали эту серию статей, признавая правдивость Божьего Слова, взяв это убеждение за основу для раскрытия смысла и понимания. Эта последняя составляющая великой борьбы

поставит печать подтверждения этого признания: Божье Слово истинно и верно. В Нем заключена вся правда.

Подобно тому, как будет признан характер Бога, будет признан и характер сатаны. Сатана сам осознает, что он сделал и что его ждет. Эллен Уайт пишет: «Сатана видит, что его упорное непослушание сделало невозможным его пребывание на небе. Он долгое время упражнял свои силы в борьбе против Бога; чистота, мир и царящая на небе гармония были бы для него мучительной пыткой. Его обвинения против милосердия и справедливости Божьей теперь умолкают. Упрек, который он осмелился бросить Иегове, обратился против него самого. Теперь сатана преклоняется перед Богом и признает справедливость вынесенного ему приговора»<sup>5</sup>. Он признает, Каким был Бог все время: праведным, добрым и превыше всякой любви. Все Писание свидетельствует об этом. «Но Бог Свою любовь к нам доказывает тем, что Христос умер за нас, когда мы были еще грешниками» (Рим. 5:8). «...Так как Он избрал нас в Нем прежде создания мира, чтобы мы были святы и непорочны пред Ним в любви, предопределив усыновить нас Себе чрез Иисуса Христа, по благоволению воли Своей» (Еф. 1:4, 5). «Славьте Господа, ибо Он благ, ибо вовек милость Его!» (Пс. 106:1).

На протяжении всей истории великой борьбы прослеживается Божья любовь.

Бог есть любовь. Этими словами начинается и заканчивается грандиозная серия произведений Эллен Уайт «Конфликт веков», первой книгой которой является «Патриархи и пророки», а последней — «Великая борьба», и все книги, находящиеся между ними, свидетельствуют о том, что характер Бога — это любовь. «Именно Божья работа в плане спасения показывает Его праведность и любовь, наконец рассеивая все сомнения во Вселенной о том, что Бог действительно есть любовь и что Его нравственное правление абсолютно справедливое и безупречное» 6.

Божья любовь видна в сотворении мира, где каждый замысловатый лепесток и животное вызывают в Его сердце восторг, и Он отзывается о них «хорошо весьма». Божью любовь можно увидеть и в грехопадении, через свободу выбора, которую он предоставил Своим творениям, — доверять и любить Его или поверить в привлекательную ложь обманщика. Его любовь видна в том, что Он послал Своего Сына на смерть ради искупления всего человечества, на смерть даже ради тех, кто не захочет поверить в Него. Божья любовь видна в полном пересотворении Вселенной, демонстрирующем Его великодушие,

сохранившееся на протяжении всей истории. «И мы познали любовь, которую имеет к нам Бог, и уверовали в нее. Бог есть любовь, и пребывающий в любви пребывает в Боге, и Бог в нем» (1 Ин. 4:16). На протяжении всей истории Бог демонстрирует Свою любовь.

#### НАДЕЖДА НА ВЕЧНУЮ ЖИЗНЬ

С момента рождения главная задача любого человека — разобраться во всем и понять мир, чтобы научиться жить в нем. Мы ищем порядок, смысл и понимание, потому что без этого нам трудно быть счастливыми. Иными словами, мы стремимся найти ответы на основные вопросы, связанные с мировоззрением. Несмотря на то, что ответы можно найти в разных источниках и различными способами, мы понимаем, что Тот, Кто есть «путь, истина и жизнь» (Ин. 14:6), дает лучшие ответы. В истории великой борьбы можно найти ответы на самые серьезные и волнующие вопросы жизни. Истина, открытая на страницах Писания, помогает нам понять самих себя и мир вокруг нас.

Ответы на вопросы происхождения, метафизики и антропологии можно найти в нашем Творце: откуда мы взялись и кто мы такие, можно увидеть в Едемском саду. Вопросы зла и морали заключены в столкновении между Богом и сатаной: причина страдания и суть нравственного поведения открывается в том моменте, когда грех вошел в мир, и в реакции на него Бога. Вопросы эпистемологии и искупления заключены в нашем Спасителе: настоящая истина наряду с освобождением от страданий — вот что предлагает Иисус. Вопросы богословия и будущей жизни заключены в нашем любящем Господе: ответы относительно Божественного и сверхъестественного, а также смертности и бессмертия связаны с тем, Кем является Бог и каков Его замысел. На каждый вопрос можно найти ответ в этой величайшей эпопее Вселенной.

Это мета-повествование о великой борьбе показывает нам, что мы произошли от Бога и наш удел — вернуться к Нему. Мы прошли путь от Творения до грехопадения и искупления и теперь направляемся к славному пересотворению, где навсегда воссоединимся с Богом. Таков Его замысел для нашей жизни. Мы были сотворены для прославления Бога и проявления Его любви в служении друг другу. Таков Его замысел для нашей жизни. Мы ясно видим это в Писании. «Все народы, Тобою сотворенные, придут и поклонятся пред

Тобою, Господи, и прославят имя Твое» (Пс. 85:9). Павел продолжает эту мысль, говоря: «Итак, едите ли, пьете ли или иное что делаете, все делайте в славу Божию» (1 Кор. 10:31; см. также Флп. 4:4; Откр. 4:11). «Вестминстерское исповедание веры» подытоживает эту идею, когда красноречиво утверждает, что «главная цель человека — прославлять Бога и вечно любить Его» 7. Сейчас и до того дня, когда Бог все вновь сделает праведным, а также в будущем мы должны славить Бога за то, кем Он является и что Он сделал в нашей жизни. «Всякая запутанность жизни прояснится... будет виден грандиозный, величественный, победоносный замысел, Божественная гармония» 8.

Эллен Уайт говорит нам, что всю вечность мы будем встречаться с вещами, напоминающими нам о нашей истории и указывающими на наше искупление. Мы будем всю вечность счастливо жить в совершенной гармонии друг с другом и с Богом. «Там мы будем познавать так же, как познаны сами. Там по-настоящему проявятся любовь и сочувствие, которые Бог поселил в нашем сердце. Простое общение со святыми существами, гармоничное, дружеское общение с благословенными ангелами и с верными всех времен, священное братство, объединяющее вместе "всю семью на небесах и на земле", — все это ожидает нас в будущем»<sup>9</sup>.

Бог объявил, что все так и будет. Закончится великая борьба, и начнется вечность. «И сказал мне: совершилось! Я есмь Альфа и Омега, начало и конец; жаждущему дам даром от источника воды живой. Побеждающий наследует все, и буду ему Богом, и он будет мне сыном» (Откр. 21:6, 7). ■

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Все цитаты из Библии приводятся по Синодальному переводу.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Эллен Уайт. Великая борьба (Mountain View, CA: Pacific Press, 1911). C. 680, 681.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же. С. 670, 671.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Эллен Уайт. Патриархи и пророки (Washington, DC: ReviewandHerald, 1890). С. 393.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Эллен Уайт. Великая борьба. С. 670, 671.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> John C. Peckham, "The Triumph of God's Love", in God's character and the Last GenerATION, ed. JifiMoskala and John C/ Peckham (Nampa, ID: Pacific Press, 2018), 281.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> The Westminster Shorter Catechism, 1648.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Эллен Уайт. Небеса (Nampa, ID: Pacific Press, 2003). С. 150.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Там же. С. 152.

# источник жизни



#### УЧЕНИЕ О СПАСЕНИИ

143×215 мм, 512 с., твердый переплет

На первых страницах Библии описывается, как Адам и Ева пошли против воли Бога и согрешили. Это разорвало их близкие отношения с Творцом, превратило смерть в реальность. Но на этих же страницах Библия свидетельствует о желании Творца восстановить близкие отношения с заблудшими детьми и вернуть их к изначальному, безгрешному состоянию.

Но как это будет сделано? Как Бог действует, чтобы возобновить отношения с людьми? Должны ли мы делать что-то для этого? Будут ли спасены только избранные? Может ли верующий в Бога человек быть уверенным в спасении?

Сборник статей освещает различные аспекты сотериологии ( учение о спасении). Он создан для того, чтобы ответить на вопросы, связанные с библейским учением о спасении человечества от греха и смерти.



### БИБЛЕЙСКАЯ ГЕРМЕНЕВТИКА

143×215 мм, 608 с., твердый переплет

Никто не изучает Библию с чистого листа. Все мы понимаем ее по-своему, привнося в толкование свои идеи и опыт. Разумеется, мы можем ошибаться.

Авторы вошедших в этот сборник статей убеждены, что под Божьим руководством можно прийти к верному пониманию Писания. В этом поможет герменевтика – искусство и процесс интерпретации Библии.

В своих статьях авторы объясняют основы толкования Библии и освещают наиболее частые и важные вопросы, связанные с интерпретацией Священного Писания.



#### Три способа купить книги издательства «Источник жизни»:

- Посетите наш интернет-магазин: www.7knig.org
- Позвоните нам на бесплатную горячую линию: 8-800-100-54-12.
- Спрашивайте книги в местном книжном центре.

МЫ РАДЫ СОТРУДНИЧАТЬ С ВАМИ!



# Седьмой день

Сигве ТОНСТАД

163×235 мм, 640 с., твердый переплет

На первых страницах книги Бытие говорится о дне, в который Бог отдыхал, когда закончил творить землю и все на ней.

Но что это за день? Значил ли он что-то для людей? Какова его история? Важен ли он для нас сегодня? Действительно ли он — то самое сокровище, которое так важно найти?

Перед вами одна из немногих книг, полностью посвященных значению седьмого дня в Библии. Профессор библеистики Сигве Тонстад исследует библейские представления о последнем дне творения мира. Он поможет разобраться в том, откуда пошел седьмой день, какой исторический путь проделал и какое значение имеет сегодня.



#### Три способа купить книги издательства «Источник жизни»:

- Посетите наш интернет-магазин: www.7knig.org
- Позвоните нам на бесплатную горячую линию: 8-800-100-54-12.
- Спрашивайте книги в местном книжном центре.